اهداءات ٢٠٠٣ اسرة المرحوء الأستاد/مدمد سعيد البسيونيي الإسكندرية

المتقدمن لضلال

# المنصار في المنطال المنط المنط المنط المنطال المنطال المنطال المنطال المنطال المنطال المنطال المنطال

تأليف حجة الاسلام أبي حامد الغزالي

عققه وَعَتَمُهُ الْهُ الْمُورِكُامِ الْمُؤرِمِينَ الْمُورِكُامِ الْمُؤرِمِينَ الْمُؤْمِينَ الْمُؤْمِينِ الْمُؤْمِينَ الْمُؤْمِينَ الْمُؤْمِينَ الْمُؤْمِينَ الْمُؤْمِينَ الْمُؤْمِينَ الْمُؤْمِينَ الْمُؤْمِينَ الْمُؤْمِينِ الْمُؤْمِينِ الْمُؤْمِينِ الْمُؤْمِينِ الْمُؤْمِينِ الْمُؤْمِينِ الْمُؤْمِ

دار المانكلس للطباعة والنشر والتوزيع

دار الأن د سيروت ، لبنان ماتف : ٣١٧١٦٢ - ٣١٦٤٠١ - ص.ب : ٤٥٥٣ - تلكس ٢٣٦٨٣

# الغزالي

حياته \_ فلسفته \_ المنقذ من الضلال

### توطئة عامة

ظل الكثيرون من المستشرقين مدة طويلة من الزمان ينكرون على الفلسفة الإسلامية استقلالها في البحث ، وانتهاجها طريقة خاصة في معالجة المسائل الفلسفية ، حتى قسال « رينان » : « ان الفلسفة الإسلامية ليست سوى فلسفة اليونان القديمة مكتوبة بجروف عربية » (١).

ولكن هذا الحكم قد تغير في الأيام الأخيرة ، واخذ المستشرقون الباحثون في حضارة الإسلام يعترفون للفلاسفة المسلمين بأن لهم طابعاً خاصاً مستقلاً ، وانهم استطاعوا التقدم في الفكر البشري خطوات إلى الأمام في حسل معضلات العالم.

<sup>(</sup>١) راجع:

E. Renan: Histoire générale et sytème comparé des langues Sémitiques, Paris 1855 p. 10.

ان أهم موضوع ظل الفلاسفة الإسلاميون يحومون حوله في جميع الادوار ، هو محاولة التوفيق بين الدين والفلسفة ، ولعل انصراف المفكرين إلى هذا البحث كان من اكبر العوامل في توجيه الفلسفة الإسلامية إلى ناحية معينة ، حتى اكتسبت صبغة خاصة تميزها من غيرها ، وتجعلها مستقلة في كثير من المسائل عن فلسفة اليونان القديمة ، التي لا ينكر تأثيرها العظيم في المسلمين ، وكذلك عن فلسفة المفند التي اقتبس المسلمون منها شيئًا طفيفًا .

ولما قام الفلاسفة الإسلاميون يحاولون تقريب تماليم الدين من فلسفة أرسطو ، التي اعتبروها في المقام الأعلى من الحقيقة ، وأخذوا يسعون لا خضاع العقائد الدينية لمبادي، هذه الفلسفة ، كان من الطبيعي أن يثير ذلك معارضة شديدة لدى المتكلمين المسلمين ، الذين هبوا يدافعون عن العقائد الإسلامية بحجج الفلاسفة أنفسهم ، ونجحوا في التوفيق بين كثير من المبادي، الفلسفية والعقائد الدينية أكثر من نجاح علماء المسيحية ، الذين حاولوا ذلك أيضاً بعد انتقال آرا، أرسطو وشروحه المنسلامية إلى أوروبا . ولا شك في أن السبب في تفاوت هذا النجاح يرجع قبل كل شيء إلى السبعية المركبة . وترجع أولى محاولات التوفيق بين الدين والعقل المكركبة . وترجع أولى محاولات التوفيق بين الدين والعقل في المحالم الإسلامي إلى المعتزلة ، الذين ساقهم البحث في

العقائد الدينية إلى معالجة بعض المسائل الفلسفية ، فرغبوا لذلك في الاطلاع على مؤلفات الفلاسفة اليونانيين . وهكذا كان مذهب المعتزلة من أهم العوامل في اندفاع المسلمين ، إلى ترجمة كتب أرسطو وغيره من القدماء إلى اللغة العربية .

وقد انتشرت مباديء الفلسفة اليونانية بسرعة بين المسلمين ، وقام « اخوان الصفا » يحاولون في رسائلهم نشر هذه المبادىء ، ويستندون اليها في نقد الاديان والانظمة الإجتاعية السائدة .

فأصبح من الصعب بعد ذلك على علماء الكلام الدفاع عن العقائد الإسلامية دون الاستناد إلى الحقائق والشواهد العلمية . ولا شك في أن انتساب « الإمام الأشعري إلى المعتزلة ، واشتفاله بالمسائل الفلسفية قبل قيامه لدعم عقيدة أهل السنة ، كان له تأثير كبير في إدخال كثير من النظريات العلمية في علم الكلام ، مثل « نظرية الجوهر الفرد » ، التي أخذها المتكلمون عن فلسفة اليونان الطبيعية ، ولكنهم توسعوا فيها واستخدموها لأغراضهم الدينية . وكان طبيعيا أن يصيب النظريات العلمية شيء من التبديل ، حتى تصلح لخدمة مقاصد المتكلمين . وهكذا انتهى الأمر إلى حالة شاذة نرى فيها الفلاسفة يجاولون اخضاع العقائد الدينية

شاباً ، يبدي عدم اطمئنان الى ادلة المتفقهين الملفقة . وقد سافر إلى و نيسابور ، للتبحر في علم الكلام على أحد كبار الصوفيين ، وهو و امام الحرمين ، وهناك درس المذاهب واختلافها ، وتعلم الجدل والمنطق ، وقرأ الفلسفة ، وابتدأ منذ ذلك الوقت بالكتابة والتأليف . وربما كانت نشأة شكوكه في العلم هناك أيضاً .

وبعد موت «إمام الحرمين» (سنة ١٠٨٥) تعرف الغزالي بوزير السلجوقيين «نظام الملك» الذي أسس في بغداد المدرسة النظامية ، وهي تعد أول جامعة للعلوم بالمعنى الحديث ، فعين الغزالي استاذاً فيها سنة ( ١٠٩١ هـ بالمعنى الدقيقة ، ونال هناك شهرة واسعة ، «لفصاحة لسانه ، وناكته الدقيقة ، واشاراته اللطيفة ».

وفي بغداد انصرف الغزالي الى دراسة الفلسفة دراسة عيقة ، فطالع كتب الفارابي ، وابن سينا ، وألف على أثر ذلك كتابه «مقاصد الفلاسفة» الذي يدل على اطلاع واسع ، ومعرفة دقيقة بالفلسفة . وقد قال « الإمام الغزالي » لتسويغ عمله هذا : انه اراد الابتداء بشرح آراء الفلاسفة ، قبل الاقدام على نقدها ، وابطالها . ولئن امتاز كتاب «مقاصد الفلاسفة» ببحثه العلمي والتزامه الحياد التام ، لقد أشارت جميع الدلائل الى ان الغزالي لم يؤلف ههذا الكتاب عن رغبة مجردة في العلم ، بل سعياً لطمأنة شكوكه الفكرية وتهدئة

اضطرابه الباطني . والدليل على هذا أيضاً انه ألف بعد ذلك كتابه المشهور « تهافت الفلاسفة » لابداء شكوكه في قيمة العلم ، وبراهينه المنطقية .

وقد بلغت شكوك الغزالي درجة جعلته يعتزل التدريس، ويترك الاهل، والولد، والمال. ويخرج من بغداد في سنة ( ١٠٩٥) بعد اتمام تهافت القلاسفة، أو بعد ذلك بقليل. ولم يستقر رأيه على رفض ما ناله من جاه، وتقدم، وشهرة، الا بعد تردد طويل ومجاهدات نفسية عنيفة. ان مثله الاعلى كان أسمى من هذه الدنيا، وقد عرف انه يستطيع مكافحة رذائلها، وابطال علومها عن غير طريق العلم، الا أنه تيقن أنه يجب عليه سلوك طريقة أخرى، ترتفع به فوق هذا العلم، وينفذ بها إلى أعماق الحقيقة.

وقد أصيب في هذه المدة بمرض شديد قطع عنه كل أمل في الحياة ، وانكشفت له أثناء ذلك مهمته الحقيقية ، فاخذ في تهذيب نفسه بالرياضة ، والتمارين الصوفية ، حتى يستطيع التأهب للمستقبل ، والقيام بمهمة الاصلاح الديني والإجتاعي والسياسي في العالم الإسلامي . وكم كان الإسلام في حاجة قصوى إلى قيام رجل كالغزالي ، يهيء نفسه للدفاع عن العقيدة الدينية ، في الوقت الذي كان فيه الفرسان للدفاع عن العقيدة الدينية ، في الوقت الذي كان فيه الفرسان الصليبيون في أوربا يتأهبون للهجوم على بلاد المسلمين . وكان الغزالي يعتقد اعتقاداً راسخاً أنه يستطيع إصلاح غيره بعد

إصلاح نفسه ، وأنه يقدر أن يكون من المجددين للدين ، الذين يقول الحديث فيهم: « إن الله يرسلهم على رأس كل مئة (١) ».

خرج الغزالي من بغداد قاصداً الحج إلى بيت الله الحرام ، فظل مدة عشر سنوات تائها ، يتنقل في زي الفقراء ، من دمشق إلى القدس ثم إلى مصر ثم إلى الاسكندرية ، وكان يقضي كل أوقاته في العبادة معتكفا ، زاهداً ، يجاهد نفسه ، ويقهرها ، يجول في البلدان ويزور المساجد ، ويأوي إلى القفار ، وينزوي في المغارات ، ويتعرض لأنواع المشاق والمحن . .

ثم انتهى الغزالي من هذه الرحلة ، بعد أن عزم على الدعوة إلى الإصلاح بطريق العمل ، وقام يؤلف كتابه « احياء علوم الدين » ؛ ثم رجع إلى « نيسابور » ، فانقطع إلى الدرس ، والوعظ والعبادة ، ومات في موطنه طوس ( سنة ٥٠٥هـ ١١١١ م ) .

وتدل ترجمة الغزالي على ان هناك صلة وثيقة بين حياته وتطوره الفكري ، فكما دفعته اضطراباته الباطنية وشكوكه الفكرية ، إلى تغيير مجرى معيشته ، كذلك أثرت رحلته ، واعتكافه ، ورياضته ، في توجيه افكاره ، وتحديد طريقته ، وشوقه إلى الاصلاح العلمي في الدين . .

<sup>(</sup>١) المنقذ : راجع باب سبب نشر العلم الصفحة الثانية .

ويظهر أن الغزالي لم يترك الكتابة والتأليف، حتى في فترة السنوات العشر ، التي قضاها في التنقل والعبادة .. وقد كتب في تلك المدة قسماً كبيراً من « إحياء عاوم الدين » ، وكثيراً من كتبه الدينية ، وبلغت مؤلفاته عــــدداً ضخماً ، وتدور مباحثها كلها حول الفكرة الدينية ، الق شغلت حياته . وهذا ما يجعل لها ميزة نادرة ، وهي وحدة الموضوع ، ووضوح الفكرة الاساسية ، وقوة التعبير في الدفاع عن نظرياته . وفي الحقيقة لقد كان للغزالي أسلوب تتدفق منه الخياة ، بعيد عن الصناعة اللفظية ، غاية في الصراحة والوضوح . يشعر القارىء ، في كل جملة من كلامه ، بأن اسُتلفِتَت أَنظار الغزالي إلى أغلاطه اللغوية ، وطلب منه العناية بالفاظه وتراكيبه ، فأجاب أن قصده انما هو « المعانى وتحقيقها دون الالفساظ ، وتلفيقها » . ونحن نحمد الله على عدم اشتفال الفزالي بعلوم اللغة ، وعلى قلة اهتامه بصناعة الالفاظ ، فإنه لو اعتنى بهذه الناحية لما امتازت كتابته بهذه القوة والسلاسة في التعبير .

ولا نريد أن نحصي هنا جميع مؤلفات الغزالي ، بل نكتفي بذكر المهم منها ، أي بما له علاقة بالفلسفة ، فنبدأ بكتاب « المنقد من الضلال » الذي ألفه في أواخر أيامه ، والذي لا تجد في الآداب العالمية إلا قليلا من أمثاله من

ناحية الموضوع . فهو يشرح تطور الغزالي في التفكير ، والسعي وراء الحقيقة ، لا بل هو يترجم عن حياته الفكرية، ويشرح شكوكه ، ومباحثه في مختلف المذاهب ، قبل الوصول إلى رأي يطمئن اليه .

ثم كتاب «مقاصد الفلاسفة» ، و «تهافت الفلاسفة» ، و «معيار النظر» في المنطق ، ثم «ميزان العمل» في الأخلاق . وأهم مؤلفاته وأكبرها كتاب « احياء علوم الدين» . الذي شرح فيه طرق النجاة للمسلمين ، ببيان حقيقة العقائد، وتفصيل المعاملات ، والعبادات .

# فلسفة الغزالي

ان الأثر العظيم الذي تركه الغزالي في التفكير الإسلامي، يرجع في الدرجة الأولى الى أنه كان المفكر الأول، والوحيد الذي لم يكتف، مثل علماء الكلام، باقتباس بعض مسائل الفلاسفة ولا محاولة نقض بعض آرائهم، بل قام يسعى لتهديم كل البناء الذي أنشأه الفلاسفة الاسلاميون على أساس الفلسفة اليونانية، فشرح لهذه الغاية جميع نظرياتهم من الوجهة العامسة، وحاول إظهار ضعف براهينها وفساد نتائجها، مستنداً في كل ذلك الى نظرية خاصة له في المعرفة، نتائجها، مستنداً في كل ذلك الى نظرية خاصة له في المعرفة، تدل على دقة المشاهدة، وعمق النظر، وقوة التفكير.

نقيمة الغزالي الفلسفية تظهر في الناحية السلبية قبل غيرها، أي في قوة نقده للنظريات الفلسفية. وهو في ذلك كثير الشبه بالفيلسوف الانكليزي (دافيد هيوم» (David Hume)

على أن عسل الغزالي لم يقف عند النقد والتهديم ، كا هو الحال عند معظم المشككين ، بل تعداهما إلى تشييد صرح ديني وأخلاقي شامخ ، لا 'تنكر مكانته في حضارة الاسلام الفكرية ، رغم أنه كان قامًا على اسس قديمة ، ورغم أن علاقته المباشرة بالفلسفة كانت محدودة جداً.

وقد نجح الغزالي بصورة خاصة في معالجة مسألة الخلاف بين الفلسفة والدين ، وهي التي شغلت الأفكار عصوراً طويلة ، فعرف كيف يحدد البحث في الموضوع ، واستطاع أن يتوصل الى حل ، لا نزال حتى اليوم نعترف له فيه بالابداع ، والطرافة ، وقوة الحجة ، ونشعر بحثير من الاعجاب به ، بل والاطمئنان اليه .

ظلت أفكار الغزالي في بادىء الأمر تتردد مدة طويلة بين الدين والفلسفة ، رغم أن الناحية الدينية كانت في الباطن أقوى عنده من الناحية العلمية - الفلسفية ، ولم تتجاذبه الشكوك ، ولا يطول به البحث والتفكير ، الا لان فكره الثاقب ، وشعوره الحي ، وعاطفته القوية ، لم تطمئن إلى مذاهب المتكلمين ، وأدلتهم المصطنعة في اثبات حقيقة الدين .

ومع أن شكوك الغزالي لم تستمر الا فترة محدودة توصل بعدها إلى معرفة اليقين ، فان هذه الشكوك تستحق كل الاهتام من الوجهة الفلسفية ، لأنها تدل على نظرة عميقة في نظام الكون وتطوره ، ولأنها تتعلق بمسائل اساسية في الفلسفة ، لم ينتبه لها القدماء ...

فهو قد بحث في نظرية المعرفة ، ومعيار اليقين ، وتوصل بعد الشك الى بيان حقيقة العلم ، بطريقة الحدس الباطني وبأسلوب يذكرنا بأساطين الفلسفة الحديثة .

يفضل الغزالي على المتكلمين والصوفية أو الفلاسفة ، الذين اقتبس عنهم جميعاً ، بانب سعى لإعطاء كل شيء حقه . والدليل على ذلك انه لم يحاول ، مثل المتكلمين ، اخضاع العقل ومدركاته لعقائد الدين ، ولم يعمل كالفلاسفة ، على حصر الإيمان الديني في قوانين العقل واحكامه ، ولم ينصرف كالصوفيين ، الى ناحية الكشف ، والنظر الباطني ، مهملا الى جانب ذلك العلوم العقلية والعبادات الدينية .

لا منكر الغزالى الحقائق العلمية ، سواء أكانت رياضية أم طبيعيه ، بل يقول ان الحساب ، والهندسة والفلك ، والطبيعيات ، علوم حقيقية لا شك في صحة براهينها ، وفائدة استنتاجاتها .

ولكن العلم محدد النطاق، فكما انه لا يجوز بنــاء

العلوم على الاعتقاد كذلك لا يجوز حصر الدين في أحكام العقل وبراهين المنطق بل إن لكل من هاتين الناحيتين مصدراً خاصاً: العلم يستند إلى العقل ، والدين ينبجس من القلب.

وقد رأى الغزالي ، لإثبات هـذا الرأي ، أن يناقش الفلاسفة مناقشة عنيفة في مدّعياتهم ، وفي محاولاتهم اخضاع الدين للمقل . فاعترض عليهم في كتابه « تهافت الفلاسفة » ، في عشرين مسألة رآها مخالفة للدين ينبغي تكفيرهم في ثلاث منها وتبديمهم في الاخرى .

والمسائل الأساسية الثلاث التي كفِّر الفلاسفة فيها هي:

١ – قِدَم العالم وأزليته .

٢ ــ اقتصار علم الله على الكليات دون الجزئيات .

٣ - إنكار حشر الاجساد.

إن المسألة الثالثة ليست ذات قيمة كبيرة من الوجهة الفلسفية . ولكن المسألتين الاولى والثانية قد اضطرتا الغزالي إلى مناقشة كثير من النظريات العلمية والفلسفية ...

فمن المسائل الفسلفية التي تعرّض لهــا الغزالي مسألة المكان والزمان. فهو لا يريد ان يجعل فرقاً بينها كا يفعل

المنقد من الضلال (٢)

الفلاسفة: إذ يعتقدون أن العالم له نهاية ، وان المكان محدد ، بينا هم يقولون إن الزمان لا مبدأ له ولا نهاية . إزاء ذلك يلاحظ الفزالي انه لا فرق بين الزمان والمكان فيقول : «كا ان البعد المكاني تابع للجسم ، فالبعد الزماني تابع للحركة ، فإنه امتداد الحركة ، كا ان ذاك امتداد اقطار الجسم ... فلا فرق بين البعد الزماني الذي تنقسم العبارة عنه عبد الإضافة إلى « قبل ، و « بعد » وبين البعد المكاني الذي تنقسم العبارة عنه عند الإضافة إلى « فوق » و « تحت »(۱).

ومعنى ذلك ان الزمان والمكان هما علاقة بين الاجسام، أو بالاحرى هما علاقة بين تصوراتنا . ولذلك وجد بعضهم أن رأي الغزالي يقرب كثيراً من نظرية «كانت » التي تقول أيضاً : إن الزمان والمكان ليسا من المعاني الكلية ، بل هما صورتان قبليتان سابقتان للتجربة نستعين بهما على إدراك العالم الخارجي .

على ان أهم مسألة فلسفية تعرض لها الغزالي هي السببية. فهو يقول ، ﴿ إِن الاقتران بِينِ ما يعتقد في العادة سبباً ، وما يعتقد مسبباً ليس ضرورياً عندنا ؛ بل كل شيئين ليس هذا ذاك ، ولا ذاك هذا ، ولا إثبات أحدهما متضمن لإثبات الآخر ، ولا نفيه متضمن لنفي الآخر ، فليس على ضرورة وجود احدهما وجود الآخر ، ولا من ضرورة عدم احدهما

<sup>(</sup>١) تهافت الفلاسفة ص ه ٦ .

عدم الآخر ؟ مثل: الري ، والشرب ، والشبع ، والاكل ، والشفاء ، وشرب الدواء ... وهم جرا إلى كل المشاهدات من المقترنات في الطب ، والنجوم ، والصناعات ، والحرف ، وان اقترانها لما سبق من تقدير الله سبحانه لخلقها على القساوي ، لا لكونه ضروريا في نفسه غير قابل للفرق ... ه(١) .

ثم يزيد ذلك شرحاً فيقول: «وليس لهم من دليل إلا مشاهدة حصول الاحتراق عند ملاقاة النسار ؛ والمشاهدة تدل على الحصول به ، وانه لا علة سواه ه (٢).

وخلاصة رأي الغزالي في ذلك: اننا نشاهد تعاقب حادثتين فنسمي الاولى منها سبباً والثانية مسعباً. على أن مجرد اعتيادنا مشاهدة هذا التعاقب لا يسمح لنا بأن نجعل الحادثة الاولى علة لوجود الثانية — كا يقول قانون السببية . ولا يكن ان نستدل من تعاقب شيئين بانتظام في مشاهدتنا حتى الآن على ان ذلك يجب ان يكون دامًا لا يتصور تغيره أبداً.

إن هذا معناه إنكار السببية في حوادث الطبيعة . وقد أجاب ابن رشد عن ذلك قائلا : ﴿ إِنْ مَن رَّفَعَ الاسباب

<sup>(</sup>١) تهافت الفلاسفة ص ٦ ه .

<sup>(</sup>۲) تهافت ص ۲۹.

فقد رفع العقل . . فرفع هذه الاشياء هو مبطل للعلم ورافع له ه(۱) .

ولإبن رشد كل الحق في هذا القول لإن جميع العاوم تستند إلى قانون السببية .

ليس الغزالي المفكر الوحيد الذي حاول أن ينكر الضرورة العقلية لقانون السببية ، فان « دافيد هيوم David Hume الذي جاء في القرن الشامن عشر انتقد قانون السببية أيضاً وقال مثل الغزالي ، انه لا يوجد هناك دليل عقلي لنا على ضرورة وجود علاقة بين السبب والمسبب ، وإنما اعتيادنا أن نرى المسبب يعقب السبب بانتظام في جميع مشاهداتنا ، جعلنا ندعي أن الاول علة وجود الثاني . وهذه المشاهدة لا تكفي لاثبات وجود علاقة ضرورية ببينها كا ينص قانون السببية العام .

ولكن رغم هذا الانتقاد ظل «هيوم» يعتقد ضرورة التمسك بقانون السببية ، الذي لا يمكن ان تقوم العلوم بدونه ، وهو لم يعترض إلا على إرجاع هذا القانون إلى ضرورة العقل. وقال: « ان اعتادنا على صحة قانون السببية إنما نشأ عن غريزة وعادة طبيعية في البشر ، تجعلنا نتيقن

<sup>(</sup>١) تهاقت التهافت ص ١٢٣.

يقيناً باطنياً أن كل حوادث العالم لا يمكن ان تخالف النظام الدائمي الثابت » .

وقد فطن الغزالي نفسه إلى أن انكار السببية ، ينتهي بنا إلى ارتكاب محالات شنيعة حتى يجوز عندنا انقلاب الكتاب حيوانا ، وجرة الماء شجرة تفاح وغير ذلك(١).

فأجاب على ذلك قائلا: « ان الله تعالى خلق لنا علماً بأن هذه الممكنات لم يفعلها ؟ ولم ندع " ان هذه الأمور واجبة ، بل هي بمكنة يجوز ان تقع ، ويجوز ان لا تقع ، واستمرار العادة بها مرة بعد اخرى ترسخ في أذهاننا جريانها ، على وفق العادة الماضية ترسخاً لا تنفك عنه . . إنه لم ينبت من الشعير حنطة ولا من بذر الكثرى تفاح . . ولكن من إستقرأ عجائب العلوم لم يستبعد من قدرة الله ما يحكى من معجزات الانبياء »(٢).

وهنا نصل إلى العامل الذي دفع الغزالي إلى انكار الضرورة العقلية في قانون السببية . فهو انما يريد أن يترك مجالاً للمعجزات ، فلم ير بأساً في إخضاع المقل والعلم لعقيدته الدينية .

<sup>(</sup>۱) تهافت ص ۲۸ .

<sup>(</sup>۲) تهافت ص ۲۷ – ۲۸.

والحقيقة ، ان الدين هو الذي كان مسيطراً على تفكير الغزالي ، ولم تنشأ شكوكه في أحكام العقل إلا في سبيل الدفاع عن حقيقة الدين . وهو قد نجح في إرجاع أصل الدين إلى الكشف الباطني ، والايمان القلبي ، ولكنه لم يستطع عند تحديد نطاق كل من الدين والعقل ان يقف عند الحد اللازم . فلم يتردد في اخضاع العقل للدين حينا اضطر لإثبات معجزات الانبياء ، بينا كان الفلاسفة على المكس من ذلك ، يخضعون الدين للعقل ، اذا اعتقدوا تناقضاً بينها . واليك رأي الفلاسفة المسلمين في المعجزات ، كا شرحه ابن واليك رأي الفلاسفة المسلمين في المعجزات ، كا شرحه ابن واليك رأي الفلاسفة المسلمين في المعجزات ، كا شرحه ابن واليك رأي الفلاسفة المسلمين في المعجزات ، كا شرحه ابن

و.. فيكون تصديق النبي أن يأتي بالخارق وهو ممتنع عن الانسان عمكن في نفسه ، وليس يحتاج في ذلك ان نضع ان الامور الممتنعة في العقل ممكنة في حق الانبياء . وإذا تأملت المعجزات التي صع وجودها ، وجدتها في هذا الجنس وأبينها في ذلك كتاب الله العزيز الذي لم يكن كونه خارقا من طريق الساع ، كانقلاب العصاحية ، وانها ثبت كونه معجزاً بطريق الحس ، والاعتبار لكل انسان وجد ، ويوجد الى يوم القيامة . وبهذا فاقت هذه المعجزة سائر المعجزات ، فليكتف بهاذا من لم يقنع المعجزة سائر المعجزات ، فليكتف بهاذا من لم يقنع بالسكوت عن هذه المسألة ، وليعرف ان طريق الخواص في بالسكوت عن هذه المسألة ، وليعرف ان طريق الخواص في تصديق الأنبياء طريق آخر — قدد نبه عليه «أبو حامد »

في غير ما موضع ، وهو الفعل الصادر عن الصفة التي فيها سمي النبي نبياً ، الذي هو الاعلام بالغيوب ، ووضع الشرائع الموافقة للحق ، والمفيدة من الأعمال ما فيه سمادة جميع الخلق .. »(١).

وقد حاول الغزالي ان يعلل المعجزات تعليلا طبيعياً فقال : «وكذلك احياء الميت ، وقلب العصا ثعباناً ممكن بهذا الطريق . وهو ان المادة قابلة لكل شيء : فالتراب ، وسائر العناصر يستحيل نباتاً ، ثم النبات يستحيل ، عند أكل الحيوان له ، دما ثم الدم يستحيل منياً ، ثم المني ينصب في الرحم فيخلق حيواناً وهذا بحكم العادة واقع في زمن متطاول . فلم يحيل الحصم ان يكون في مقدورات الله تعالى ، أن يدير المادة في هذه الأطوار في وقت أقرب مما عهد فيه ؟ هنا .

ولم يقبل وجدان ابن خلدون العلمي الا أن يجيب على هذا السؤال في سياق الكلام على موضوع آخر فقال: ان الطبيعة لا تترك أقرب الطرق في افعالها وترتكب الأعوص والأبعد (۴). ثم صرح في مكان آخر: « وهكذا كان حال الأنبياء عليهم الصلاة والسلام ، في دعوتهم الى الله بالعشائر والعصائب وهم

<sup>(</sup>١) تهافت التهافت ص ١٠

<sup>(</sup>۲) تهافت : ص ۲۸ .

<sup>(</sup>٣) ان خلدون : منتخبات ، ص ٢ ٤ (مكتب النشر العوبي بعدمشق).

المؤيدون من الله بالكون كله لو شاء ، لكنه انها اجرى الأمور على مستقر العادة ، (١) .

ان السببية الوحيدة التي يعترف بها الغزالي هي التي ترجع الى ارادة حرة واختيار تام ومعرفة شاملة ، وهي التي نستدل بها على حقيقة الآله. فان « المبدأ الآول ، أي الله عالم ، قادر ، مريد ، يفعل ما يشاء ، ويحكم ما يريد ، يخلق المختلفات والمتجانسات كا يريد ، وعلى ما يريد ، (٢).

واذا تساءلنا عن الحجة التي نستند اليها في الاستدلال على وجود الاله ، واردنا البحث في كيفية صدور الفعل من الله بالإرادة ، اجابنا الغزالي ان هذا فضول وطمع في غير مطمع ، لأن «هذه الأمور بما لا تتسع له القوى البشرية (٣) وفي الناس من يذهب الى ان حقائق الأمور الألهية لا تنال بنظر العقل ، بل ليس في قوة البشر الاطلاع عليها »(٤).

وانيا يعتقد الغزالي ان الكشف الباطني واليقين الشخصي والحدس مما يثبت لنا وجود الله لأن نفس الانسان قبس من نور الله . وقد اكتفى الغزالي باقتباس هذا النوع من المعرفة الوجدانية عن الصوفية ، ولم يوافق على مذاهبهم المختلفة في

<sup>(</sup>١) ابن خلدون: المقدمة ، فصل في أن الدعوة الدينية من غير عصبية لا تتم .

<sup>(</sup>۲) تهافت ، ص ۲۲ ب

<sup>(</sup>٣) تهافت ، ص ۲۲ .

<sup>(</sup>٤) تهافت ، ص ٤٤ .

الحلول والاتحاد والوصول (١١) ، ولم يعترف بنظرية وحدة الوجود التي تجعل الطبيعة أيضاً جزءاً من القوة الإلهية .

وكذلك يخالف الغزالي الفلاسفة الاسلاميين في قولهم ان الله لا يعلم اللا نفسه ، وانه لا يعلم الجزئيات المنقسمة بانقسام الزمن الى و الآن » و إلى و ماكان » و و ما يكون » ، وانه لا يمكن أن يكون خلق العسالم من لا شيء ، فانهم يتصورون حوادث العالم عبارة عن تحول دائم في اعراض الجوهر وصوره ، أي المادة نفسها ، ثم انتقال من ممكن الحر .

لكن الغزالي يتساءل: ألا يحدث شيء جديد في العالم؟ ألم تكن العقول ، التي يقسمها ابن سينا إلى درجات مختلفة ، شيئًا جديداً مطلقاً؟

حقاً ، ان الأسباب والمسببات لانهاية لها ، ولا يستطيع الفكر الإحاطة بها .

ويجب الاعتراف ان نظام الصور والعقول الذي فصله ابن سينا لم يستطع المقاومة تجاه انتقادات الغزالي الصائبة .

قال الفلاسفة الإسلاميون: إن حقيقة الإله هي العقل

<sup>(</sup>١) المثقد ، ص ١٤٥ .

والعلم ، أما الإرادة فإنها تنشأ عن الحاجة ، ولذلك فهي نقص . ولكن الغزالي يرى ان وحدة الحقيقة الإلهية إنما تتمثل في الإرادة قبل غيرها ، وهو يقول ، معارضاً الفلاسفة إن الله يعرف العالم ، لأن إرادته هي التي اقتضت وجود هذا العالم .

ويمكن انتقاد الغزالي بأنسه قد ضحتى بفكرة حدوث العالم ، التي يريد إثباتها وبفكرة اختيار الإنسان ، التي لا يود التنازل عنها ، في سبيل إنقاذ الإرادة الإلهية الأبدية .

### \* \* \*

تمتاز أخلاق الغزالي بعمق التحليل النفسي الذي يصف به الفضائك كفضيلة الصدق ، وفضيلة الصبر ، وفضيلة الإخلاص ، وواجب نحو اخوانه الإخلاص ، وواجب المرء نحو نفسه ، وواجبه نحو اخوانه في الدين ، وحقوق الجوار ، وحقوق الوالدين ، وحقوق المرأة والأبناء والإخوة ؛ وهي على الجلة تبحث في الفضائل الجزئية ، من غير أن ترتقي إلى البحث في مبدأ الأخلاق ، وأساس الفضائل وغايتها . ان تحديد غاية العمل الإنساني مسألة فلسفية لم يخصصها الغزالي ببحث منفرد ، لأن البرهان على مبدأ الأخلاق يقتضي الخروج على شرائط اليقين التي على مبدأ الأخلاق يقتضي الخروج على شرائط اليقين التي وضع ذكرها في « معيار العلم » . نعم ، إن الغزالي وضع للعمل ميزانا « ترقى بسه عن حسد التقليد إلى حدد

الوضوح ه(١). ولكنه لم يعقد الكلام على أساس هذا الميزان بحثًا خاصًا ، بل اقتصر على وزن الفضائل به من غير أن يبين ما هو . وهو يمتاز كا قلنا بتدقيقه في وزن هذه الفضائل ، وتحليلها تحليلًا نفسناً صحيحاً . ولذلك كانت مباحثه في الأخلاق أقرب إلى المياحث النفسية منها إلى المباحث الفلسفية . ولعلنا إذا رجعنا إلى تحليل هذه الفضائل نستطيع أن نستخرج منها ، على طريقة الاستقراء ، مبدأ الغزالي في فلسفة الأخلاق . فالغزالي يقول في كثير من المواضع إن الفضائل خاضعة لحاكم المقل ومقيدة بالشرع ، ويقول في ميزان العمل(٢) : ﴿ وأما الشجاعة فهي فضيلة للقوة الغضبية لكونها قوية ٢ ومع قوة الحية منقادة للعقل المتأدب بالشرع في اقدامها واحجامها ، وهي وسط بين رذيلتيها المطيفتين بها ، وهما التهور والجين ، والعفة فضيلة القوة الشهوانية ، وهي وسط بين الشره والخود ، فيكتنف إذن كل فضيلة رديلتان هما الإفراط والتفريط ، إلَّا العدل فلا يكتنفه إلا رذيلة الجور الجاورة له ، لأنه ليس بين الترتيب وعدم الترتيب وسط (٣٠). فالفضيلة بالجملة وسط بسين الإفراط والتفريط. والكمال في الاعتدال . ومعيار الاعتدال العقل والشرع(٤) . وكل من اطلع

<sup>(</sup>١) ميزان العمل: ص ٣٠.

<sup>(</sup>٢) ميزان الممل: ص ٨٠٠

<sup>(</sup>٣) ميزان العمل: ص ٩١ .

<sup>(</sup>٤) ميزان العمل: ص ٨٨.

على تحليل آرسطو للفضيلة ، وتحديدها بالاعتدال ، أدرك الصلة التي بين الغزالي وبينه . فالغزالي لم يقتصر في تحليل هذه الفضائل على الشرع بل اقتبس من كتاب الأخلاق إلى نيقوما خوس الكثير من الآراء ، ولذلك تجده يجعل معيار الاعتدال العقل والشرع معا . فالخير ليس ما قرره العقل وحده ، بل ما قرره العقل المتأدب بالشرع ، وهذا يجعل الشرع فوق العقل ، ويذكرنا بمذهب اللاهوتيين أمثال (دون سكوت) ، و (آبه – لار) و (جرسون) وغيرهم من الذين جعلوا الخير تابعاً لإرادة الخالق . فالخير ليس خيراً بالذات ، وإغا هو خير بإرادة الله .

فالغزالي إذن بعيد في الأخلاق عن رأي « المعتزلة » ، ومخالف للفلاسفة ، ولعلم أن يكون أقرب إلى الصوفية المعتدلة منه إلى رأي الفلاسفة الإلهيين .

# وتنقسم الفرق عنده إلى أربع وهي:

١ – فرقة المنبعين للأنبياء ؛ ٢ – فرقة الإلهيين الإسلاميين من الفلاسفة ؛ ٣ – فرقة الصوفية ؛ ٤ – فرقة الجاهير الحمقى الذين زعموا أن الموت عدم محض . وقرر ان الفرق الثلاث الأولى تتفق في القول ان الحماقة كل الحماقة في فتور الإيمان . ان الممعن في اتباع الشهوات ، المعرض عن النظر في المعقولات شقى في الدنيا ، وشقى في الآخرة ،

فعلى العاقل أن يسلك سبيل السعادة . وليست السعادة مقصورة على الدنيا ، وإنما هي مما وصفه الشرع ، ووعد به النفوس الصالحة في الآخرة .

فالسعادة في نظر الغزالي لا تنال الا بالعلم والعمل. ولكل منها مقياس: فمعيار العلم يميز بين الصحيح والفاسد، وميزان العمل يفرق بين العمل المسعد والعمل المشقي، وطريقة العمل المسعد هو في التجرد من علائق الدنيا، والترفع عن الشهوات، ومخالفة الهوى والتفكير في الامور الإلهية.

ان مذهب الغزالي في الأخلاق هو مذهب الصوفية المعتدلة ، لأنه لا يوافق القائلين بالاتحاد والحلول ، بل يقول إن أعلى درجات السعادة التي تحصل للانسان تقربه إلى الله تعالى تقريباً ، لا بالمكان والمسافة ، ولكن بالمعنى الحقيقي (١٠). وقد أخذ من الفلاسفة مبادئهم في تحليل الفضائل ، وجعل السعادة في سلوكها ، ولكنه أضاف إلى ذلك كله ذوقاً خاصاً في التحليل ، وتنويراً لأحكام العقل بتعاليم الشرع .

ان نظرية الغزالي الدينية لا تخياو من استدلالات فلسفية: فهو قد اقتبس من الفلاسفة كثيراً من الآراء ، سواء عن قصد او غير قصد . وجعل فكرة الاله بعيدة

<sup>(</sup>١) ميزان العمل ۽ ص ٣٠٠ .

٣٠ المنقذ من الضلال

جداً عن التجسيم ، وصور البعث والحياة الآخرة تضويراً روحانيا محضاً .

ونستطيع أن نلخص فلسفة الغزالي بقولنا: إنها صورة صادقة لحياته الشخصية وانها بقدر ما اهملت البحث في حوادث هذا العالم ، ازدادت تعمقاً ونفوذاً في ماهية الدين . ولا شك في ان الغزالي قد ارتفع على مستوى الفلاسفة الذين تسكوا بالعقل ، واعتبروا الدين من منتوجات الخيال ، او اختراعات المشترعين فخالفهم في ادراك كنه العقيدة الدينية وشرحها وقال إنها كشف باطني وحقيقة روحية . ولا يكن التردد في تفضيل محاولات الغزالي للوصول الى الحقيقة العليا على مباحث الفلاسفة الذين اقتصروا في الغالب على تكرار ما قيل قبلهم (١١).

## تحليل المنقذ من الضلال

وصف الغزالي في كتاب « المنقذ من الضلال » ما قاساه من الاضطراب النفسي عند مقابلة الفرق بعضها ببعض ، وما ارتضاه أخيراً من طريقة التصوف ، ثم ما صرفه عن نشر العلم ببغداد ، ومعاودته له بنيسابور ، كل ذلك بأسلوب

۱۵۰ ـ ۱٤٩ ص ۱٤٩ من بور، تاريخ الفلسفة في الاسلام ص ١٤٩ ـ . . ه (١) De Boer. Gesch. Philos. im Islàm.

مؤثر تغلب فيه اللهجة الخطابية على الحجاج العقلي والبرهان المنطقي . وليس في د المنقذ من الضلال ، مذهب فلسفي مستقل ، ولا نظرية مجردة وإنها هو حكاية حال الغزالي تفسه ، وذكر انحلال رابطة التقليد عنه ، واستيلاء الشك عليه ، ثم استشفاؤ، بأدوية التصوف .

فالمنقذ لا يحتوي إذن إلا على القليل من فلسفة الغزالي . ومن أراد الاطلاع على هذه الفلسفة فليطلبها من كتاب «المقاصد» ، وكتابي «الأحياء» و دميزان العمل» .

وضع الغزالي كتاب و المنقد من الضلال ، في أواخر أيامه بعد عزلة دامت عشر سنوات ، سلك قيها طريقة الصوفية : وهو يشير فيه الى كتبه الأخرى كالتهافت ، والقسطاس المستقبم ، والمستظهري ، والمقاصد ، وفيصل التفرقة ، وغيرها . وهذا يدل على أنه ألفه بعد هذه الكتب كلها ، وبعد أن أناف العمر على خمسين (١) فهو إذن من إنتاج سن النضج ، وهذا ظاهر أيضا في اعتدال أسلوبه ، ووضوح إشاراته ، وائتلاف معانيه ، وتخير ألفاظه .

<sup>(</sup>١) المنقد من الضلال س ـ ٠ ٨٠.

### ١ \_ الشك

شاهد الغزالي اضطراب الفرق ، واختلاف المذاهب ، وتباين الملل في زمانه فشبه ذلك ببحر غرق فيه الأكثرون ، فأحب أن يقتحم لجة هذا البحر العميق ، ويخوض غمرته ، ويتوغل في ظلماته ، وكان ذلك بدافع طبيعي في نفسه . قال: «وقد كان التمطش الى درك حقائق الأمور دأبي وديدني ، من أول أمرى وريعان عمري ، غريزة وفطرة من الله وضعتا في جبلتي ، لا باختياري وحيلق (١) ، . فولد هذا الفحص عن عقائد الفرق في نفس الغزالي شكا فلسفياً ، يمازجه شيء من الإيمان الصوفي ، وكان أول الشك عنده انحلال رابطة التقليد ، لأنه لم يجد فيها علماً يقينًا ، ولا وسيلة لتمييز الحق من الباطل ، فقال في نفسه : ان مطاوبي العلم بحقائق الأمور ، ولكن مـا هي حقيقة العلم(٢) ؟ هل يمكن الوصول إلى حقائق الأمور عن طريق التقليد ؟ ان التقليد لا يفيد علما يقينيا ، وإذا انحلت رابطته فلا مطمع في الرجوع اليه (٣) . فلا بــ إذن من بيان حقيقة العلم اليقيني ما هي . ان معرفة حقيقة العلم هي من المسائل الأساسية في الفلسفة الحديثة ، لأنها أساس

<sup>(</sup>١) المنقذ من الضلال ص - ١٨.

<sup>(</sup>٢) المنقد من الضلال ، ص ٨٠ .

<sup>(</sup>٣) المنقذ ص ـ ٨٨.

نظرية المعرفة. والفلسفة تحوم حول مسألتين اساسيتين هما: قيمة العلم، وقيمة العمل. أما مسألة قيمة العلم فهي اساس المناقشات الفلسفية التي احتدمت بين ( لايبنيز) و ( لوك ) و ( بركلي ) و ( هيوم ) و ( كانت ) ، وأما مسألة قيمة العمل فهي اساس الفلسفة الاخلاقية . ولا تزال هاتان المسألتان الى ايامنا هذه من أمهات المسائل التي تريد الفلسفة الحديثة أن تجدد لها حلا . وأما مسألة العمل فهي أساس الاخلاق .

نعم ان الغزالي لم يتعمق في البحث عن حقيقة العلم ال اسرع في تحليل العلم اليقيني وتحديد شرائطه فقال: « العلم اليقيني هو العلم الذي ينكشف فيه المعلوم انكشافاً لا يبقى معه ريب ، ولا يقاونه امكان الغلط والوهم ، ولا يتسع القلب لتقدير ذلك ، بل الأمان من الخطأ ينبغي ان يكون مقارنا لليقين ، مقارنة لو تحدى بإظهار بطلانه من يقلب الحجر ذهباً ، والعصى ثعباناً ، لم يورث ذلك شكاً او الحجر ذهباً ، والعصى ثعباناً ، لم يورث ذلك شكاً او الكاراً ، (۱) وكل علم لا نتيقنه هذا النوع من اليقين ، فهو علم لا ثقه به ولا أمان معه . فمقياس اليقين ، فهو الأمان ، ومعنى الأمان الثقة ، ومقياس التقية الكشاف

••••••••••

<sup>(</sup>۱)المنقد ـ ص ۲۶

المعلوم انكشافاً ، لا يبقى معه ريب ولا شبهة .

وكل من قرأ تأملات « ديكارت»، ومقالته في الطريقة، ادرك قيمة معيار العلم عند الغنزالي ، واشتراطه في اليقين، وضوح الأفكار ، وانكشافها للعقل انكشافاً بديهياً .

ثم إن الغزالي فتش عن علومه فوجد نفسه عاطله من علم موصوف بهذه الصفة . لأن العلم اما ان يكون بالمحسوسات ، وإما ان يكون بالعقليات ؛ فالعلم بالمحسوسات فتراه صغيراً في مقدار دينار ، ثم الأدلة الهندسية تدل على انه اكبر من الارض في المقدار » (۱) و كذلك العلم بالعقليات لا يقين فيه ولا ثقة ، لأنه يكن ان تطرأ على الانسان حالة تكون نسبتها الى العقل كنسبة اليقظة الى النوم . فكيف الثقة بالعقليات ، وبم يأمن الانسان ان يكون كل ما يعتقده بعقله من جنس ما أطلعه عليه حسه ؟ فالعقل يكذب الاحساس ، والاحساس يكذب العقل ، كانت هناك مأساة عزنة تنتصر فيها العقليات على المحسوسات . قال الغزالي : هقالت المحسوسات بم تأمن أن تكون ثقتك بالعقليات على المحسوسات . قال الغزالي : هناك مأساة هناك بالعقليات المحسوسات ، وقد كنت واثقاً بي فجاء حاكم العقل

فكذبني ، ولولا حاكم العقل لكنت تستمر على تصديقي ، فلعل وراء ادراك العقل حاكماً آخو ، إذا تجلى كذ"ب العقل في حكمه ، كما تجلس حكمه » ١٠٠

إن في هذا التحليل شيئاً من التوهم ، لأن المحسوسات والعقليات لم تمثل في نفس الغزالي هذه الأدوار المفجعة التي وصفها ، ومن الصعب تحديد مدة هذا الشك ، وتعيين حدوده ، وحصر عناصره في خطاب العقليات المحسوسات على هذه الصورة البسيطة . على ان هذا النزاع بين العقليات والمحسوسات يدل على أسلوب الغزالي ، وطريقته الخطابية ، ومجادلته الكلامية . لذلك كشيراً ما نجده مجاول الاقتاع بالمقول والمسموع معاً ، فلا يُؤثِر في عقل القاريء فحسب ، بل وستعين على ذلك بشعوره وقلبه وحدسه .

ولبقي ، كما يقول على مذهب السفسطة . فالأدلة العقلية لم ولبقي ، كما يقول على مذهب السفسطة . فالأدلة العقلية لم ترجع اليقين الى قلبه ، لأن الدليل لا يكون إلا من العلوم ، فإذا كانت العلوم غير مسلم بها ، لم يكن الدليل منتجاً . فليس في المعرفة العقلية ما يطرّون الشك من النفس . قال

الغزالي: « وعادت النفس الى الصحة والاعتدال. ورجعت الضروريات العقلية مقبولة موثوقاً بها على أمن ويقين ، وأم يك ذلك بنظم دليل وترتيب كلام ، بل بنور قذفه الله تعالى في الصدر ، وذلك النور هو مفتاح أكثر المعارف . فمن ظن أن الكشف موقوف على الادلة المجردة : فقد ضيّق رحمة الله الواسعة (۱) » . والمقصود بهدذا النور كشف النفس بالحدس عن البديهيات ، والحقائق الاولى ، لان الاوليات العقلية ، لا تدرك بنظم الكلام ، وترتيب الحجج ، بل تدرك بالحدس ، وهي حاضرة في الذهن ؛ والحاضر ، كما يقوله الغزالى ، إذا 'طلب 'فقد واختفى .

ان مسألة الكشف الباطني هي من اعمق المسائل التي وردت في المنقذ من الضلال » ومن قرأ كتاب « التأملات » وطريقة «ديكارت » في الشك ، وانتقاله الى اليقين بالحدس الفكري ، ومعرفة الذات ، أدرك قيمة هذا النور الذي تكلم عليه الغزالي .

ان هذا الحدس مفتاح المعرفة ، ولولاه لما رجع اليقين الى العقل . نعم ، قد يكذّب حاكم العقل حاكم الحس ، وقد يكون وراء حاكم العقل حاكم آخر يكذّب حاكم

العقل ، ولكن ما الذي يضمن لنا عدم وجود حاكم آخر فوق هذا الحاكم ؟ وهكذا يتسلسل الأمر الى مالا نهاية له . فمن الضروري إذن أن نثق بالضرورة العقلية ، ونسلم بالأوليات .

على أن فكرة الحدس هذه لم تكن عند الغزالي قاعدة لمذهب خاص ، بل اعتمد عليها لتحديد نطاق العقل ، وبيان عجزه عن حل جميع المعضلات . فالعقل لا يمكن ان يكون مصدر العقيدة الدينية ، لأن الايمان يوجع الى الكشف الباطني . وبالرغم من ان الغزالي قد اقتبس فكرة الكشف هذه من طريقة الصوفية ، فإنه امتاز على غيره بجعلها مفتاح العاوم ، ومصدر العقائد الدينية .

وقد ترفع بها عن طريقة التقليد الى طريقة العقل ، وجعل الحق قائيا بنفسه لا بمن قاله . فالعاقل يجب ان ينظر في الامر ، فإذا وجده حقا قبله ، سواء « كان قائله مبطلاً او عقا » (۱) . وليس يجوز ان يهجر كل حق سبق له خاطر مبطل ، لانه اذا جاز ذلك ، لزم هجر كشير من الحق ، « وازمنا أن نهجر جملة من آيات القرآن ، واخبار الرسول ، وحكايات السلف ، وكلات حكاء الصوفية ، لان صاحب

,....

كتاب «اخوان الصفا» ، اوردها في كتابه » (۱) فعلى العاقل أن يعرف الرجال بالحق لا الحق بالرجال. والغزالي لا يشترط في الحق أن يكون معقولا في نفسه ، مؤيدا بالبرهان فحسب ، بل يشترط أن يكون أيضاً موافقاً للكتاب والسنة ، ولذلك كان حدسه العقلي مقيداً بالعقيدة الدينية . والمعرفة عند الغزالي تنقسم الى قسمين : معرفة حسية ، ومعرفة صوفية ، فالعقل والتجربة هما أساس المعرفة الحسة ، أما المعرفة الصوفية فتستند الى الكشف الباطني .

# ٢ \_ انتقاد الفرق

انحصرت الفرق عند الغزالي في اربع: فوقة المتكلمين ، والباطنية ، والفلاسفة ، والصوفية . وقد درس الغزالي هذه الفرق واحدة وإستقصى ما عندها وانتقدها .

١. - ثم طالع علم الكلام فوجده غير واف بقصوده ، لأن علماء الكلام استندوا في الرد على أهل البدعة إلى مقدمات تسلموها من خصومهم ، واستندوا في مجادلاتهم الى النقل ، وهذا قليل النفسع في جنب من لا يسلم سوى

.....

الغزالي .....

الضروريات شيئاً » <sup>(١)</sup> .

٧٠ - ثم طالع كتب الفلاسفة حتى وقف على منتهى علومهم ، فوجدهم ينقسمون ، على كثرة فرقهم ، الى ثلاثة اقسام : الدهريين ، والطبيعيون والإلهيون . وقد رد الإلهيون على غيره من على الدهريين والطبيعيين ، ورد آرسطو على غيره من الإلهيين ، ولكنه استبقى من آرائهم اشياء كثيرة اتبعه فيها الفارابي وابن سينا ، فوقعا فيها وقع فيه الاوائيل من البدع .

على ان علوم الفلاسفة تنقسم الى ثلاثة أقسام: منها ما يجب التفكير به ، ومنها ما يجب التبديع به ، وقسم لا يجب انكاره اصلًا . فالرياضيات مثلا لا يمكن انكارها ، ولكن قد يتولد منها آفة اذا ظن المتعلم أن جميع علوم الفلاسفة هي في الوضوح ووثاقة البرهان كالرياضيات ، مع ان كلام الفلاسفة في الرياضيات برهاني ، وفي الالهيات تخميني .

والمنطق أيضاً لا علاقة له بالدين حتى 'يجحد و'ينكو ، إلا" ان أهل للنطق ، عند الانتهاء الى المقاصد الدينية ، لم يمكنهم الوفاء بشروط البرهان ، بل تساهلوا فيها غاية

.....

التساهل. ذلك هو الفرق بين العلوم اليقينية. والالهيات التي كثرت فيها اغاليط الفلاسفة. وقد كفرهم الغزالي كما ذكر في كتاب « التهافت » في ثلاثة مسائل لمخالفتهم جميع المسلمين:

- ١. قولهم ان الاجساد لا تحشر ؟
- ٧. وان الله يعلم الكليات دون الجزئيات ؟
  - ٣. وان العالم قديم أزلي .

أما الطبيعيات فقد ذكر الغزالي أنه ليس من شروط الدين انكارها ، ولكن على الباحث في الطبيعيات أن يعلم ان « الطبيعة مسخرة الله تعلى ، لا تعمل بنفسها ، بل هي مستعملة من جهة فاطرها » (١) وهذا يتفق مع رأي الغزالي في إنكار الاسباب ، وقوله : ان كل شيء حاصل بشيئة الله .

٢. - ثم ان الغزالي انتقد طريقة التعليمية وبين غائلتها .
 وليس في المنقذ عن طريقة التعليمية شيء مهم ، لأن الغزالي الف كتباً كثيرة في الرد على هذه الفرقة ، ككتاب « المستظهري » ، وكتاب « القسطاس المستقيم » ، وكتاب

« حجة الحق وغيرها (١) وقد لامه بعضهم على مبا لغته في تقرير حجتهم ، وسعيه في نشر ارائهم ، فأجاب عن ذلك بقوله : ان هذا الكلام حق ، ولكن « في شبهة لم تنتشر ولم تشتهر. أما اذا انتشرت فالجواب عنها واجب » . ولم يعمد الغزالي الى تقرير حجة التعليمية الا لان اصحاب التعليم اتهموا كل من يود عليهم بالجهل ، فأراد الغزالي أن يبين لهم فهمه لحجتهم ، فقررها اولا ثم رد عليها . وهذا ما فعله ايضاً في الرد على الفلاسفة ، فقد صنف اولا كتاب « المقاصد » ، وأوضيح فيه حجة الفلاسفة وعلومهم . ثم صنف بعد ذلك كتاب « التهافت » للرد عليهم . وبالرغم من ان الغزالي لا يويد ان يتكلف شبهة التعليمية ، ولا ان يضيع الوقت في الرد على اصحاب التعليم ، فانه خصص لها في كتاب « المنقذ » فصلا طويلا ، ذكر فيه بعض مسائلهم : كدعواهم الحاجة الى بالاجتهاد . وقد ناقش كلًا من هاتين المسألتين ، وبين ان هـذه البدعة لم تصل الى هذه الدرجة الا من سوء نصرة الصديق الجاهل ، فقد دعت شدة التعب اصدقاء الدين إلى عجاهدة التعليمية في كل مقدمات كلامهم . فجاحدوهم في الحاجة الى التعليم والمعلم، وفي دعواهم انه لا يصلح كل معلم ، بل لا

بد من معلم معصوم ، وليس في الامكان إنكار ذلك . انما الخلاف ليس في الحاجة الى التعليم والمعلم ، ولا في أن يكون المعلم معصوماً ، وانما هو في معرفة المعلم عللم هل هو ميت أو حي ؟ فالتعليمية تقول : ان المعلم عللم الدعاة ، وبثهم في البلاد ، وهو ينتظر مراجعتهم ، ان اختلفوا ، وأشكل عليهم مشكل . والغزالي يقول ان معلمنا هو محمد صلى الله عليه وسلم ، وإنه عللم الدعاة وبثهم في البلاد ، ولكنه أكمل لهم التعليم ، و وبعد كمال التعليم لا يضر موت المعلم ، كما لا يضر موت المعلم ،

أما مسألة الحكم بالنص او بالاجتهاد ، فقد أجاب عنها الغزالي بقوله: « اننا نحكم بالنص عند وجوده ، وبالاجتهاد عند عدمه » . وقد اثبت ضرورة الاجتهاد بقوله : إن النصوص المتناهية لا تستوعب الوقائع غير المتناهية ، فلا بد من الاجتهاد في ارجاع الوقائع الخاصة الى النصوص العامة . قال » : « فمن السكلت عليه القبلة ، ليس له طريق إلا أن يصلي بالاجتهاد ، إذ لو سافر الى بلدة الامام لمعرفة القبلة ، يصلي بالاجتهاد ، إذ لو سافر الى بلدة الامام لمعرفة القبلة ، لفات وقت الصلاة » . وهذا ايضاً شأن المستفتي في كل واقعة ، لأنه إذا رجع الى بلدة الامام ، تبدلت الوقائع ، وفات الانتفاع بالفتوى . فعلى العاقل ان يجتهد ويبذل وسعه وفات الانتفاع بالفتوى . فعلى العاقل ان يجتهد ويبذل وسعه

<sup>(</sup>۱)المنقذ \_ ص ۹۳

فيا وراء قواعد العقائد من التفصيل . امسا قواعد العقائد نفسها ؛ فيشتمل عليها الكتاب والسنة ؛ ولا حاجة فيها الى الاجتهاد . وقد صنف الغزالي كتاب «القسطاس المستقيم » ، ووضع ميزاناً يعرف به الحق في الكلاميات ، وظن انه يمكنه بواسطته ان يوفع الحلاف ، ويزيل التنازع . فإذا قيل ان هذا الميزان لايزيل الحلاف ، بل يضم إلى الشبه الموجودة شبهة جديدة ، قال الغرالي : إن المتحير ، إذا قال أنا متحير ، ولم يعين المسألة التي هو فيها متحير ، يقال له : انت كمريض ، يقول أنا مريض ، ولا يذكر عين مرضه ، ويطلب علاجه ، يقال له : ليس في الوجود علاج للمرض المطلق ، بل لمرض فيقال له : ليس في الوجود علاج للمرض المطلق ، بل لمرض معين » (١) وكذلك المتحير ينبغي ان يعين ما هو متحير فيه ، فإذا عين الامر الذي تحير فيه ، امكن الرجوع به الى فإذا عين الامر الذي تحير فيه ، امكن الرجوع به الى فالميزان يغني عن الامام المعصوم ، ويشفى من الحيرة .

أما طريقة التعليمية فليس معها شيء من الشفاء للخروج من ظلمات الآراء. وقد ضيعوا عمرهم في طلب المعلم. ولم يستطيعوا ان يتعلموا منه شيئاً.

٤. - ثم ان الغزالي لما فرغ من انقاد هذه الفرق اقبل

<sup>(</sup>١) المنقد \_ ص ١٠٧

بهمته على طريق الصوفية ، فوجد اهلها احسن السالكين لطريق الله ، فاطمأن اليهم ، وطالع كتبهم ، وسمع أقوالهم ، حتى اطلع على غاياتهم ومقاصدهم . وكان حاصل علمهم كال في المنقذ : « قطع عقبات النفس ، والتنزه عن أخلاقها المذمومة ، وصفاتها الحبيثة ، حتى يتوصل بها الى تخلية القلب عن غير الله تعالى » (١) .

وأعجب الغزالي بطريقة الصوفية اعجاباً لا مزيد عليه ، حتى قال : فيهم : « لو جمع عقل العقلاء ، وحكم الحكاء ، وعلم الواقفين على أسرار الشرع من العلماء ، ليغيروا شيئاً من سيرهم واخلاقهم ، ويبدلوه بما هو خير منه ، لم يجدوا اليه سبيلاً (٢) » . ولكن طريقة الصوفية لا تتم إلا بالعلم والعمل معاً ، وما يمكن الوصول اليه بالتعلم قليل إذا نسب الى ما يكن الوصول اليه بالذوق ، والحال ، وتبدل الصفات . والفرق عظيم بين ان تعرف حقيقة الزهد وشروطه ، وبين والفرق عظيم بين ان تعرف حقيقة الزهد وشروطه ، وبين أن يكون حالك الزهد . فالصوفية أرباب احوال ، لا أصحاب اقوال . ولذلك لما حصل الغزالي علوم الصوفية النظرية ، اقبل على سلوك احوالهم بالذوق ، والرياضة ، والاعراض عن الدنيا ، والهرب من علائق الحياة . ولكنه نظر والاعراض عن الدنيا ، والهرب من علائق الحياة . ولكنه نظر

<sup>(</sup>١) للنقذ ــ ص ١١٢

<sup>(</sup>۲)المنقد \_ ص ۱۰۸

الى نفسه ، فوجدها منغمسة في العلائق ، ولاحظ اعساله ، فوجدها غير نافعة في طريق الاخرة ، فرأى نفسه على شفا جرف هاو . ثم اصابته ازمة نفسية ، تجاذبته فيها شهوات الدنيا ، ودواعي الآخرة ، حتى احس بعجزه ، فسقط اختياره ، وسهل عليه هجر اعماله . لقد وصف الغزالي هذه الأزمة النفسية بلفظ بليغ ، ومعنى جزيل ، وبيان عجيب ، فهو لا يتكلم بلسانه ، ولا يكتب بقلمه ، بل مخاطبك بقلبه ، وروحه ذائبة في الفاظه ، وشعوره مصون عن التكلف . لا تقرأ كلامه الا وتشعر بالحالة النفسية التي اصابته . فالغزالي قسد ذاق احوال الصوفية بعد ان حصل علومهم ، ثم ارتقى الى درجة المكاشفات ، والمشاهدات ، ولكنه لم يبلغ الدرجة التي بلغها « الحلاج » من الاتحاد ، والفناء ، ولم يصف درجات السلوك ، والوصول ، كما وصفها « ابن سينا » في كتاب « الاشارات » .

إن اراء الغزالي في انتقاد الفرق تدل على قوة تحليله ، وسعة احاطته بمنداهب زمانه ، ولكنها تدل في الوقت نفسه على الميزان الذي وزن به الحق ، وانتقد به الفلسفة ، وجعل العقل غير كاشف للغطاء عن جميع المعضلات . وهندا الميزان هو ميزان الكشف الباطني ، الذي تنجلي به العقائد الدينية ، ويحصل به الأمان ، ويعود اليقين معه الى النفس ، والغزالي لم يتكلم على الفلسة ويعود اليقين معه الى النفس ، والغزالي لم يتكلم على الفلسة

الا ليبطلها ، ولم يبحث في العلوم الاخرى الا بالقياس الى الدين . فليس في « المنقد من الضلال » شيء يدل على البحث المجود ، والحقيقة النظرية ، لأن الحقيقة ، بصورة عامة ، تابعة عنده للعقائد الدينية ، والعقل ليس مستقلًا بالاحاطة بجميع المطالب . وهكذا كانت ثقة الغزالي بالعقل المحض قليلة ، وليس هو اول من رد على الفلاسفة ، بل قد رد قبله عليهم ، وعلى « المعتزلة » كثيرون غيره .

ولكن ليس في المناقشات التي حصلت بين المتكلمين والمعتزلة ما يضاهي قوة الغزالي في الرد على الفلاسفة ، فظهرت حجته وضعف قول المنكرين ، ولم يقم في الشرق بعده من يستطيع أن يجيي علم ما بعد الطبيعة ، كما أحيا هو نفسه علوم الدين .

وإذا كان الغزالي يطلب العلم بطريق الأوليات العقلية ويجرده من سلطان التقليد ثم يعود الى تقييده بسلطان الدين ، ويكفر الفلاسفة في علومهم ، فمرد ذلك إلى ما قد يتولد منها من افات . فقد قال في زجر العامة عن الرياضيات : « يجب زجر كل من يخوض في تلك العلوم ، فانها وان لم تتعلق بامر الدين ، لكن لما كانت من مبددي، علومهم ، يسري اليه شرهم وشؤمهم ، فقل من يخوض فيها الا وينخلع يسري اليه شرهم وشؤمهم ، فقل من يخوض فيها الا وينخلع

من الدين وتنحل عن رأسه لجام التقوى » (١)

وهكذا ذهب الغزالي الى ان وراء سلطان العقل طوراً آخر ، « تنفتح فيه عين اخرى ، يبصر بها الغيب ، وما سيكون في المستقبل وأمورا اخرى العقل معزول عنها » (٢) . وأصوب الطرق في نظره طريقة الصوفية ، لان جميع حركاتهم ، وسكناتهم ، مقتبسة من نور مشكاة النبوة « وليس وراء نور النبوة على وجه الأرض نور يستضاء به » (٣) .

ان اتتقاد الغزالي للفرق مبني على هذه الموضوعة الاساسيه ، وهي ان العقل عاجز عن الاحاطة بكنه الحقائق الالهية ، وان وراء طور العقل طور آخر أساسه الحدس الديني يدرك به الانسان ما لا يدركه العقل ، قال في معرض الكلام على الفرق : « الحق لا يعدو هذه الاصناف الاربعة ، فهؤلاء هم السالكون سبيل طلب الحق ، فان شذ الحق عنهم ، فلا يبقى في درك الحق مطمع » (٤) . وفي ذلك كما ترى الشارة بطرف خفي الى تحديد نطاق العقل وتضيق حدود المعرفة .

,.....

<sup>(</sup>۱) المنقذ \_ ص ۸۰

<sup>(</sup>٢) المنقذ \_ ص ١١١

<sup>(</sup>٣) المنقذ \_ ص ١٠٦

<sup>(</sup>٤) المنقذ \_ ص ٦٩

# ٣ ــ النبوة والاصلاح الديني

الانسان على الفترة الاولى يجهل ما يحيط به من الموجودات ، ثم انه يطلع عليها بواسطة الادراك ؛ وقد تنوعت الادراكات بجسب اجناس الموجودات : فقوة الحس تدرك عالم المحسوسات ؛ وقوة التمييز تدرك اموراً زائدة على الحس ، والعقل يدرك الواجب والجائز والمحال . ووراء طور العقل قوة اخرى لإدراك الغيب وما سيكون في المستقبل ، فهناك اربع مراتب اللادراك : ادناها مدركات الحس » وأعلاها مدركات النبوة .

والبرهان على مدركات النبوة وجود معارف عند الانسان لا يمكن أن تتم له إلا بهذا النوع من الادراك ، كالطب والنجوم ، « فإن من يبحث عنهما يعلم بالضوورة ، انهما لا يدركان إلا بالهام إلهي » (١).

واذا نظرنا الى الانسان وجدنا معه نموذجاً من هذا الادراك ، وهو النوم . فالنائم يدرك ما سيكون من الغيب ، ويرى ويسمع ، وبصره وسمعه في حال غفلة . فكما أن العقل طور ندرك به انواعاً من المعقولات بعيدة عن الحس ، كذلك النبوة فهي من طور آخر يظهر فيه نور الغيب ولا يدركه

العقل (١) فالرؤيا ، كعلم الطب والنجوم ، تدل على ان في الانسان شيئاً من خواص النبوة ، وهي تقرب هذا الادراك من العقل ، وما عدا ذلك فإنما يدرك بالذوق من سلوك طريق التصوف (٢).

والنبي لا يعرف الا" باحواله ، وذلك اما بالمشاهدة ، أو بالتواتر والتسامسح . وكما ان الانسان اذا عرف الطب أمكنه أن يعرف الاطباء بمشاهدة أحوالهم ، فكذلك اذا فهم معنى النبوة ، أمكنه أن يستدل بها على شخص معين انه نبي ام لا ، وذلك بمشاهدة احواله ، وتجربة ما قاله في الف او الفين والاف من الأحوال ، حتى يحصل اليقين القوي والايمان العلمي .

ولما كان الانمان قد خلق من نفس وبدن ، فان البدن له صحة بها سعادته والقلب له صحة بها سلامته . إلا " ان ادوية العبارات لا يدرك تأثيرها ببضاعة العقل ، بلل يجب فيها تقليد الأنبياء « فالأنبياء اطباء امراض القلوب » (٣) والعبارات أدوية مختلفة في النوع والمقدار ، إلا أن الحلق قلد اعمت

......

<sup>(</sup>۱) المنقذ \_ ص ۱۱۱ راجع ايضا ابن خلدون صليبا وعياد ٠

<sup>(</sup>٢) المنقذ \_ ص ١٠٩ \_ ١١٢

<sup>(</sup>٣) المنقذ \_ ص ١١٦

الاهواء قاوبهم ، فلم يدركوا حقيقة النبوة ، بـــل شاع بينهم فتور الاعتقاد ، فبحث الغزالي عن اسباب فتور الخلــق وضعف أيمانهم فوجدها أربعة : ١ ــ الفلسفة ٢ ــ التصوف ٣ \_ التعليم ۽ \_ الموسومون بالعلم فيا بين الناس. فند هذه الاسباب واحداً واحداً باسلوب يشبــه اسلوب « باسكال » في رده على الدراقطة ، وانحى باللاغة على الفلاسفة الذين يسرون غير ما يعلنون ، فيخالفون الشريعة بقلوبهم ويعظمونها بلسانهم وقد عظم خطر أعداء الدين واستفحل أمرهم ، حتى صار لا يمكن ملازمة العزلة وتركهم يخدعون الناس بأقاويلهم . ووجد الغزالي ان فضحهم أيسر عنده من شربة ماء، فكيف يلازم العزلة « وقد عم الداء ومرض الاطباء ، وقد وعد الله باحياء دينه على رأس كل مئة ! فتحركت في نفسه عوامــــل الرجوع إلى نشر العلم ، واصابته يازمة نفسية ثانية اخرجته من عزلته ، فسافر إلى نيسابور ، وانصرف غيره ، كأنه رسول بعث لاحياء الدين ، فعالج الباطنية بـ « للقسطاس المستقيم » ومرض الاباسة بـ « كيمياء السعادة « وعالج الذين فسد ايمانهم بالفلسفة حتى انكروا النبوة بأن اثبت لهم إمكانهــــا ووجودها .

هذا ما اشتمل عليه كتاب المنقذ من الضلال من شك

نقد ويقين . فهو قصة حياة فكرية مضطربة ، وصورة نفس فعمة بالايمان ميالة الى الحق ، باحثة عن اليقين ، لا بل هو صة الم نفسي ونزاع عميق بين العقل والالهام ، كتبه الغزالي أسلوب سهل ، عليه طابع الصدق والامانة والبساطة والنقاء ، عتى جاء أوحد نوعه في الثقافة الاسلامية ، وقليل الشبيه في لأدب العالمي باساوبه ومنحاه ووحدة غرضه واستقامة منهجه .

# آثار الغزالي

### ١ ــ المطبوعة

### التصبوف

قى مصىر ٠

\* 17ET

الأحياء: رد به اعتراضات اوردها بعض المعاصرين لسه على بعض مواضع من الاحياء • أوكسفورد • طبع بهامش « اتحاف السيادة المتقين » للزبيدي المرتضى كما طبع في فاس ١٣٠٢٠

وهو من أجل كتب المواعيظ في القاهرة •

واعظمها طبع في مصر غير ١ - آداب المسوفية : طبع مرة ، وفي لكتاو ١٢٨١ ، وبه حواش وتقییدات ، ومنه نسسخ خطية في مكاتب فيينا وبرلين ٢ - الادب في الدين: طبع وليدن والمتحف البريطاني ضمسن مجموع في القاهرة واوكسفورد ، وعليه شروح عديدة منها : « اتحاف السادة المتقين » طبع في فاس ١٣٠٢هـ ٣ - الاربعين في أصول في - ١ مجلدا ، وفي القاهرة الدين: وهو القسم الثالث من ١٣١٦ في عشرة مجلدات ٠ جواهر القرآن ، طبع في مكة ومنها : « منهاج القاصدين » لابن الجوزى ، ومنه نسخــة خطية في دار الكتب المصرية ٤ \_ الامـالاء عن اشكال وأخرى " في مكتبة باريس ٠ ومنها: « روح الاحياء » لاين يونس ، ومنه نسخة في مكتبة

وقد اختصره السيد جمال المدين القاسمي المدمثقي وسماه « موعظة المؤمنين من أحياء ٥ - احياء علوم الدين : علوم الدين » طبع ثلاث مرات

٦ \_ أيها الولد : كتبهلبعض أصدقائه نصحال له ، وذكر نصائح ووصايا في الـــزهد والترغيب والترهيب ، طبع مع ترجمة المانية في فيينا ١٨٣٨ و ۱۸٤۲ باعتناء « هـامر برغستال » كما طبع في مصر وكذلك في بيروت سَنة ١٩٥١ مع ترجمة فرنسية للدكتسور صباغ وترجمة انكليزية لجورج شيرر وترجمة اسبانية لاسطفان لانور ( اللجنة الدولية لترجمة الروائع الانسانية ) ومنه نسخ خطية متفرقة في مكاتب اوروبا وفي دار الكتب المصرية •

٧ \_ بداية الهداية وتهذيب النفوس بالآداب الشرعية: طبع في القاهرة عدة مرات • ومنه نسخ خطية في برلين ، وغوطا، ومونيخ ، وباريس ، ولندره، حجة الاسلام الغزالي القاهرة، وأوكسفورد ، والجـــزائر ، وليننغراد وله مختصر أيضا ٠ وقد شرحه الشيخ محمد نووي الجاوي بكتابه المسمى « مراقي العبودية »·

٨ ـ جواهر القرآن ودرره: طبع في مكة وبمبي ومصدر، مشتمل على فصلين ، ومنسه ومنه نشخة في ليدن والمتحف نسخة في مكتبة برلين وأخرى البريطاني وليننغسسراد ودار في مكتبةً باريس طبع في مصر الكتب المصدية · الكتب المصرية •

٩ ـ الحكمة في مضلوقات الله ،طبع غير مرة في مصر ٠ ومنه مخطوط في باريز رقسم · 771.

١٠ ـ خلاصة التصانيف : ألفه باللغة الفارسية • وترجمه محمد أمين الكسردي المتوفى اسنة ۱۲۳۲ ، طبع في مصــر · 1777

١١ ـ السدرة الفاخرة في كشف علوم الآخرة : طبع في جنيف ١٨٧٣ م بعناية (غوتييه) وفى القاهرة غير مرة ، وفسى ليبسيك ١٩٢٥ م٠

١٢ ـ الرسالة اللدنية : طبعت مع رسالة « كنه مسا لا ابد منه للمريد » لابن عــربي · وطبعت أيضا مع رسائل الامام ۱۳۵۳ هـ ( ۱۹۳۶ م<sup>-</sup>)٠

١٣ \_ الرسالة الوعظية : طبعت ضمن مجموع فىالقاهرة · - 1787

١٤ ـ فاتحة العلوم: وهسو

في مصر غير مرة •

١٦ \_ الكشف والتبيين في غرور الخطق أجمعين : طبع بهامش « تنبيـــه المغتربين » للشعراني ٠

١٧ ــ المرشد الأمين المي موعظة المؤمنين ( من احياء علوم المدين) لخص فيه الاحياء، طبع بمصر ۱۳۱۶ .

١٨ ـ مشكاة الانوار : فيه بحث في الفلسفة اليونانية من المصرية ، وسائرٌ المكساتب الدولية في اوروبا ، ولمترجمة عبرانية ٠

١٩ \_ مكاشفة القلوب المقرب الى حضرة علام الغيوب: مختصر من المكاشفة الكيري للغزالي ، اختصىار بعض الافاضل ، طبع في مصر غير مرة ٠

٢٠ ـ منهاج العابدين الي هآمشه كتاب « بداية الهداية »، ١٣٣١

١٥ \_ القواعد العشر: طبع ومنه نسخة خطية في برليــن وباريس وليدن والمتحف البريطاني والجيزائر ، وليه لتلخيص ينسب الى «بلاطونسي» من أهل القرن التاسع الهجري٠ وهذا له شــرح ترجم الـي التركية • قال ابن عربي في محاضرة الابرار ومستامرة الاخيار ص ١٥٩ ان هـــدا الكتاب منحول وانه لابى الحسن على المسفر السبتى • انظــر رقم ٥ من الكتب المنحولة ٠

٢١ ـ ميزان العمل: مختصر ناحية التصوف ، طبع في مصر في علم النفس وطلب السعادة ضدمن مجموع عام ١٣٤٣، ومنه التي لا تنال الا بالعلم والعمل، نسخ خطية في دار الكتب وببآن شرف الفعل والعلم ١٨٣٩ وفي مصر ١٨٢٨ كما ترجمه الدكتور حكمة هاشم الى اللغة الفرنسية بعنــوان: Critère de l'Action اباریز ۱۹٤٥ ٠

٢٢ \_ معــراج السالكين ، طبع في مصسر في مجموعسة اسمها فرائد اللآليء من سبائل الغزالى مع منهاج العسارفين المجنة قيل انه آخر تآليفه، طبع وروضة الطالبين ومنه نسخة في مصر غير مرة • وعالى خطية في مكتبة باريز رقم

#### العقيائد

٢٣ ـ الأجوبة الغزالية في ومنه نسخ المسائـل الاخروية : راجع والقاهرة • المضنون به على غير أهله •

٢٤ ـ الاقتصاد في الاعتقاد:طبع في مصر غير مرة ٠

٢٥ ـ الجام العوام عن علم واخرى في الاسكوريال . الكلام : طبع في مصـر غير مرة ، وفي الهند ، ومنه نسخ طبع غير مرة في مصر ، خطية في مكاتب اوروبا .

٢٦ ـ الرسالة القديسة في
 قواعـد العقائد : طبـع في
 الاسكندرية ( دون تاريخ ) •

۲۷ ـ عقيدة اهل السنة :
 طبـع في الاسكندرية ( دون تاريخ ) ومنه نسخ خطية في برلين واوكسفورد ولندره '

٢٨ ـ فضائـــ الباطنيـة وفضائل المستظهرية : ويسمى المستظهري ، نشــر منـه « كولدتسهر » قسمـا كبيرا وقدم له وبحث فيه بحثا طويلا باللغة الالمانية ، طبع في لندن ١٩١٦ مع المتن العربي ومنه نسخة خطية ناقصة في مكتبة احمد عبيد بدمشق .

٢٩ ـ فيصل التفرقة بين الاسلام والزندقة : طبع في مصر ١٣٤٣ ضمن مجموع . ومنه نسخ خطية في برلين والقاهرة .

۳۰ - القسطاس المستقيم: طبع في مصر غير مرة ، ومنه نسخة خطية فلي دار الكتب المصرية ونسخلة في برلين واخرى في الاسكوريال ،

٣١ ـ كيمياء السعادة: طبع غير مرة في مصر ، ومنه نسخة فارسية في مكتبة برلين، واجهزاء متفسرقة في سائر المكاتب ، فضه لا عن النسخة العربية ،

المستظهري : راجع فضائح الباطنية •

٣٢ ـ المضنون به على غير اهله ويسمى الاجوبة الغزالية وطبع في مصر غير مرة وفي الهند ، انظر رقم ٥ من الكتب المنحولة •

٣٣ ـ المقصد الاسنى في شرح اسماء السله الحسنى : طبع في مصر ١٣٣٤ هـ٠

۳٤ ـ قواعـد العقائد ، مطبوع ذكره السبكي في سياق الشافعية ، وهـو كتاب قواعد ١٩٢٧ . العقائد المذكورة فسيى الجزء الاول من الاحياء •

#### الفقه والاصبول

٣٥ \_ اسرار الحج : في الفقه الشافعي ، طبع في مصر ( دون تاریخ ً) ۰

٣٦ ــ المستصفى في علم الاصول ، طبعع في القاهرة غير مرة ، ومنه نسخ خطية في دار الكتسب المصسرية ، وفي مكتبة غوطا

شروح عديدة لم تطبع ٠

#### الفلسفة والمنطق

٣٨ ـ تهـافت الفلاسفة : طبع في مصر غير مرة ، وفي |

رؤيا اوردها في طبقات الاب اليسوعي بويسج سنة

٣٩ \_ رسالة الطير : طبع ضمن مجموع فيي القاهرة · 🗻 1727

٤١ \_ محك النظير في المنطق : طبع في مصد ( دون تاریخ ) ۰

٤١ \_ مشكاة الانوار : طبع في مصر ضمن مجموع١٣٤٣، انظر رقم ۲۸ ۰

٤٢ \_ معارج القدس في ٣٧ ـ الوجيز في الفروع: مدارج معرفة النفس: طبع في اخذه من البسيط والوسيط ، القاهرة ١٣٤٦ هـ ١٩٢٧ م ، وزاد فيه امورا وهـو كتاب ومنه نسخـة خطيـة في دار جليل في إلذهب الشافعي الكتب المسرية ٦٣٠ قُلسفة ( مطبعة شركة الكتب ١٣١٨ كتبت في سنة ١٢٠٥ ، راجع ج ٢) ومنه نسخة خطية في فهرس المخطوطات المصورة دار الكتــب المصرية ، وله الجامعة الدول العربية ، رقم ۲۵۳ فلسة تص ۲۳۰

٤٣ \_ معيار العلم في المنطق : طبع في مصر ١٣٣٩

٤٤ ـ مقاصد الفلاسفة: في بمبي ("الهنام ، ١٣٠٤ ، رد المنطاق والحكمة الالهياة فيه على الفلاسفة وقد تسرجم والحكمة الطبيعية ، طبع فسي الى العبرانية واللاتينية وطبع ليدن ١٨٨٨ م مع شروح ، وفي في بيروت طبعة نقدية اصدرها القاهرة غير مرة ، وله ترجمة

٥٥ ــ المنقد من الضلال: ( وهو هذا الكتاب ) منه نسخ خطية في مكاتب برلين وليدن وباريس والاسكوريال ودار على نهاية المطلب لامام الكتب المصرية وتكلم عنه مطولا الحرمين : منه نسخة خطية في « شمولدرز » في كتابه عن مكتبة الاسكوريال واخرى في المدارس الفلسقية عند العرب دار الكتب المصرية • المطبوع ١٨٤٢ م بالفرنسية ٠

## ٢ ـ المخطوطات

#### التصيوف

بتجربة العلائق: منه نسخة المصرية ٠ خطية في مكتبة اوبسال ٠

نسخة خطية في المتحف خطية في مكتبتي مونيخ البريطاني ٠

> ٤٨ \_ مدخل السلوك السي منازل الملوك : بحث في حياة الصوفي ومنه نسخة في الاسكوريال

منه نسخة في مكتبة باريز ٠

لاتينية طبعب في البندقية ظهر الجمعة : منه نسخة خطية المدن ٠ في ليدن ٠

#### الفقه والاصول

٥١ ــ البسيط في الفروع

٥٢ \_ غاية الغور في مسائل الدور: منه نسخة خطية في مكتبة المتحف البريطاني ٠

٥٣ ـ المنخول في الاصول: ٤٦ \_ جامـع الحقائق منه نسخة خطية في دار الكتب

٥٤ \_ الـوسيط المحيط ٤٧ \_ زهـد الفاتح : منه باقطار البسيط : منه نسيخ واوكسفورد وفسي دار الكتب المسرية ٠

#### القلسقة

٥٥ \_ حقائق العلوم الاهل الفهوم : منه نسخة في مكتبة 93 \_ معراج السالكين ، باريس · وقد ذكر الدكتور حكمت هاشم في حاشيته على هذا الثبت أن هذه الرسالة هي ٠٠ \_ نور الشمعة في بيان الرسالة اللدنية المطبوعة في

القاهيرة ضمين مجموع الجواهر الغوالي من رسائل في الآيات المتلوة القرآنية . الامام الغزالي

> ٥٦ - المعارف العقلية والحكمة الالهية : منه نسخ في مكتبات باريسس واوكسفورد والمبروزياتا • حققه الدكتور حكمة هاشم وهـــو الان في الاسرار الحرفية . سبيل نشره ٠

٥٧ ـ فضائل القرآن : منه نسخة خطية في دار الكتب اتعالى والعصيان لها • المصرية ٠

### ٣ ـ المفقودة

٥٨ \_ آداب الكسيب

و المعاش ٠

٥٩ - الاجوبة المسكتة عن الاسئلة المبهتة •

٦٠ - اخسلاق الابسرار والنجاة من الاشرار •

۲۱ \_ ارشاد العباد .

۲۲ \_ ارواح الاشباح ٠

٢٣ ـ اساس القياس ٠

٢٤ ـ الاسئلة والاجوبة ٠

٦٥ ــ اسرار الانوار الالهية ٦٦ ـ اسرار اتباع السنة٠ ٦٧ ـ اسـرار حـروف الكلمات ٠

٨٨ \_ اسرار المعاملات ٠ ٦٩ - الاشارة المعنوية الي

٧٠ ـ اشراق المأخذ ٠

٧١ \_ الامتثال لمشيئة الل) ه

٧٢ - الانتصار على الامام الزناتي ٠

٧٣ - الانتصار لما في الاجناس من الاسرار •

٧٤ \_ الانيس في الوحدة ٠ ٧٥ - ايضاح آلتعريف في فضل العلم الشريف ٠

٣٦ - بدائع الصنيع ٠ ٧٧ \_ البدور في اخبار البعث والنشور ٠ ٧٨ - بيان القولين للشافعي ٠

ت

٧٩ \_ التأويلات ٠

٨٠ ـ التجريد في التوحيد٠

٨١ ـ تحصن المآخذ ٠

٨٢ ـ تحصين الادلة ٠

٨٢ \_ تحفة الملوك ٠

۸٤ ـ تدليس ابليس ٠

٥٠ ـ تعليقة في الفروع ٠

٨٦ ـ تفسير الآية التاسعة

والعشرين من سورة يونس ٠

۸۷ ـ تفسير القرآن ٠

۸۸ - تقسیـــم الاوقات والادوار •

٨٩ \_ تنبيه الغافلين ٠

۹۰ \_ التــوحيد واثبات الصنفات ·

#### 3

٩١ ـ الجــدول المرقوم بالدرج ( ذكـره في المنقذ ) انظر ١٠٩ ٠

٩٢ \_ جنة الاسماء ٠

٩٣ \_ الجوابات المرقومة ٠

٩٤ ـ الجواهر والدرر في

التصوف •

#### て

90 \_ حجة الحق ( ذكره هي المنقد ) • و المنقد ) • و المدود

٩٧ ـ الحصن والحصين ٠

٩٨ \_ حصن الماخذ ٠

٩٩ ـ الحقائـــق في الدار الفائق ٠

الاسلام · مقوق أخوة

١٠١ ـ حقيقة الروح ٠

١٠٢ \_ حقيقة القولين ٠

١٠٢ ـ حل الرموز ٠

### خ

۱۰۵ ـ الخاتمفي الطلاسم 
المحالصة في الفقه 
المحالصة الوسائل 
المحالم علم المسائل ( لخص فيه 
مختصر المحزني وزاد عليه 
بعض مسائل ) •

۱۰۷ \_ خواص الحروف · ۱۰۸ \_ خواص القرآن ·

J

۱۰۹ \_ المحدرج المرقصوم بالجداول ، انظر ۹۱ •

۱۱۰ \_ الدر المنظوم في السر المكتوم ( ويعرف بضاتم الغزالي وبوفق زحل ) • الغزالي دقائق الاخبار •

على الصراط •

۱۲۷ ـ رسالة في الحدود ٠ ۱۲۸ ـ رسالة فـــى حقيقة الدنيا ٠

١٢٩ ـ رسالة في حماقة اهل الاباحة ، مسوجودة في ١١٤ ـ الـرد الجميل على الفارسية ، طبعهـا ودرسها ۱۳۰ ـ رسالة في رجوع اسماء الله تعاليي ألى ذات واحدة علىي رأي الفلاسفة والمعتزلة •

١٣١ ـ رسالة فــي الفرق بين النطق والكلام • ۱۳۲ \_ في فضل \_\_ ١٣٢ ـ رسالـة في فضل القرآن وتلاوته ٠

١٣٣ \_ رسالة فيي قوله (ص) « افضـــل المؤمنين ابمانا احسنهم خلقا » •

۱۳٤ ـ رسالة في معرفـة الله تعالى ٠

١٣٥ ـ رسالة فيمــا يجب على كل مسلم ٠

١٣٦ ـ رسالــة في معنى

۱۳۷ ـ رسالة في الموت ٠

١١٢ ـ ذكر العالمين ٠ ١١٣ ـ الذهب الابريز في خواص الكتاب العزيز ٠

من غير الانجيل ، انظر رقم ( اوتو برتزل ) سنة ١٩٣٣ ٠

١١٥ ــ الرد على من طغى٠ ١١٦ ـ رسـالة آداب الصلاة •

١١٧ ـ رسالة الاقطاب ٠

۱۱۸ ـ رسالة التوحيد ٠

١١٩ ـ رسالـة الجبـر المتوسط •

۱۲۰ ـ رسالة الذكر ٠

١٢١ ــ رسالة العشق ٠

١٢٢ ـ الرسالـة الغزالية قى اللغة ٠

۱۲۳ ـ رسالة فى فتوح القرآن ( رسالة الفها الى ابىي الفتح الدميمي ) •

١٢٤ ـ رسالــة في آفات المال وفوائده

١٢٥ ـ رسالة في الاحرف الرياضة • ١٢٦ ـ رسالة في الثبات ا

ز

۱۳۸ \_ زاد الآخرة ٠ ۱۳۹ \_ الزهد الفاتح ٠

w

١٤٠ \_ سيــر الملـوك ( قارسي ) • ( قارسي ) • ( المحدون في العلم المكنون • ( العلم العلم المكنون • ( العلم العلم العلم المكنون • ( العلم ال

ش

۱٤٢ ـ شجرة اليقين · فروع الشافعية ۱٤٣ ـ شرح الارشاد · فروع الشافعية ١٤٤ ـ شرح الصدر · المصول · الاصول · المصول · المصول

> ١٤٦ \_ شفاء الغليل في ببان مسائال التعليل ( في اصول الفقه ) •

الاستماء

١٤٧ ـ شفاء العليل فيماً فيه ع وقع في التوراة والانجيل من التحريف والتبديل ·

ع

۱٤۸ ـ كتاب العلق · ١٤٩ ـ العلم ·

١٥٠ \_ عجائب صنع الله انفخ الروح الانساني

١٥١ \_ عدة العباد ليوم المعاد ٠

١٥٢ ـ العقيدة ( المعروفة بعقيدة الغزالي ) •

١٥٣ \_ عقيدة الصباح ٠

۱۵۶ ـ عنقود المختصر ٠ ١٥٥ ـ العنوان ٠

١٥٦ \_ عين العلم ٠

غ

۱۹۷ ـ غايــة العلـوم وأسرارها ٠

۱۵۸ ـ الغاية القصوى في فروع الشافعية ٠

١٥٩ ـ غاية الوصول في علم الاصول ·

١٦٠ \_ الغايــة والنهاية (وهو مجموع قصائد في مدح الرسول «ص») ٠

۱٦١ ـ الغور فــي الدور مسنفه بعد غاية الغور ، رجع فيه عن قوله السابق ) • انظر ٢٥ ٠

ف

۱٦٢ \_ الفتاوى مشتملة على ١٩٠ مسألة غير مرتبة ٠ ٣٦٠ \_ الفتوح الرباني في نفخ الروح الانساني ٠

المنقد من الضلال ۱۸۰ \_ کلمات تقریر علی ١٦٤ ـ فـــرزندنامهـ: : المقامات (فارسى) ٠ ( ڧارسىي ) ٠ ١٨١ ـ كنن العدة ٠ ١٦٥ \_ الفرق بين الصالح ١٨٢ ـ كنيز القوم والسير وغير الصالح ٠ المكتوم ٠ ١٦٦ \_ فضائح الاباحية ٠ ١٦٧ ـ فضائل القرآن ٠ J ١٦٨ \_ فضائــل الانام (قارسىي) • ١٨٣ \_ اللبابفي التصوف٠ ١٦٩ ـ الفكرة والعبرة ٠ ١٧٠ ـ الفكرة والزهد ٠ ١٧١ ــ الفوائد المتفرقة ٠ ١٨٤ \_ المأخذ في الخلاف ۱۷۲ ـ فواتح السور ٠ بين الحنفية ٠ ١٨٥ \_ ما لا بد منه ( في ۱۷۳ ـ الفوز في الكيمياء ٠ أ الطهارة والصلاة والشوم) ق ١٨٦ \_ المبادىء والغايات في أسرار الحروف • ۱۷۶ ــ قانون الرسول ٠ ۱۸۷ \_ المبادىء والغايات ١٧٥ \_ القانون الكلى ٠ في قتل المسلم بالذمي • ١٧٦ ـ القربة الى الله عز ۱۸۸ ـ مذهب اهل السلف٠ وجل ٠ ۱۸۹ ـ مراقی الزلفی ۰ ۱۷۷ \_ القــول جميل في ۱۹۰ ـ مرشد الطالبين ٠ الرد على من غير الانجيل ، ١٩١ ـ المسائل البغدادية٠ انظر ۱۱۶۰ ١٩٢ \_ المصالح والمفاسد. ١٩٤ \_ المباح في ㅂ العقائد ١٩٥ ـ مصطفيات الانوار٠ ١٧٨ ـ الكافــي في العقد ١٩٦ \_ معتاد العلم ٠ الصافي ٠ ١٩٧ \_ المعتقد ٠ ۱۷۹ \_ كشف الاسرار في ١٩٨ ـ المعراج ٠ فضائل الاعمال •

۱۹۹ ـ معیار النظر ۰

۲۰۰ ـ مغاليط المغرورين٠

۲۰۱ \_ مفصل الخلاف ٠

۲۰۲ \_ المقاصد .

۲۰۳ \_ مقامات العلماء بين يدي الخلفاء والامراء .

۳۰۶ \_ مقصد الخلاف في علم الكلام ·

٠٠٥ \_ المكاتبات ٠

۲۰٦ ـ المكنونات ٠

٢٠٧ ـ المكنونفي الاصول٠

۲۰۸ ـ المنادي والصامت٠

٢٠٩ ـ المنازل السائرة ٠

۲۱۰ ـ مناهـــج العارفين، للطبوع لعدد منهاج العارفين المطبوع في فرائد اللآلىء مـن رسائل الغزالي مع معراج السالكين وروضة الطالبيــن ، القاهرة ١٣٤٤.

۲۱۱ ـ المنتحل فـــي علم المجدل •

۲۱۲ ــ منشأ الرسالة فــي احكام الزيغ والضلالة •

۲۱۳ \_ منهاج الرشاد ٠

۲۱۶ \_ منهاج الاعلى ٠

٢١٥ \_ منهاج المتعلم ٠

٢١٦ \_ المنهج الاعلى ٠

٢١٧ \_ المواعــــظ قــــي

الاحاديث القدسية •

۲۱۸ ـ مواهم الباطنية .

ن

۲۱۹ ـ نصائــ الملوك (فارسي) هو عيــن رسالة الغزالي الــي ملكشاه في العقائد انظر رقم ۱ من الكتب انظــر رقم ۱ من الكتب المنحولة ٠

۲۲۰ \_ نصيحة الملوك ٠

۲۲۱ ـ نعمة الفقير ٠

٢٢٢ \_ نهايــة الاقدام في الفقه ٠

٢٢٣ ـ النية والاخلاص ٠

و

۲۲٤ ـ الوسـائل فــي الفروع ٠ الفروع ٠

٢٢٥ ــ الوظائف في بيان العلوم ·

**A** 

۲۲٦ ــ هشـــت فائدة انز جانم اصم ( فارسي ) ٠

ي

۲۲۷ \_ ياقــوت التأويل في

تفسير التنزيل ( وهـو تفسير القرآن في آربعين مجلدا ) \* ۲۲۸ ـ يواقيـــت العلوم (فارسي ) \*

# ٣. \_ المنحولة

حكايات وحكم ونصائح الملوك الكتب المصرية ٠ طبع في القاهرة غير مرة ٠ وقد ترجمه عن الفارسية الى العربية \_ فيما يزعـم الذين النجوم • الذين دسوه على الغزالي ـ احد تلامدة المؤلف ويسمى ايضا « عمدة المحققين وبرهان اليقين » •

#### ٢ ــ تحسين الظنون ٠

١ ـ التبر المسبوك في إنسخة خطية في دار الكتب

٤ ــ السر المكتوم في اسرار

٥ ـ اضنون به على غير الهله • ( انظـــر رقم ۲۲ ) ، ذهب السبكى ، وابن عربي وابن الصلاح والزبيدي التي ان هذا الكتآب اشتمــــل على القول بقدم العالم ونفى علم ٣ \_ سر العالمين وكشف ما القديم بالجزئيات • وتابعهم منى الدارين ، يبحث في نظام الدكتور علي العناني وغيره التحكومات منسسوب لته ، من علماء العصد على ابعاد والصواب انه لاحد الباطنية ، إهذا الكتاب من جريدة كتب طبع في الهند ومصر ، ومنه الغزالي • قال ابن عربي في

محاضرة الابرار ومسامرة في النفيخ والتسوية ، وكان الاخيار ج ١ ، ص ١٥٩ : كتَّاب النفخ والتسوية معروفًا « كان هــــذا الشيخ المسفر باسم المضنون الصغير ، وهو ( الكلام على ابى الحسن على المسفر ) جليل القدر ، حكيماً عارفا غامضا فيي الناس ، محمود الذكر رأيته بسبته ، لمه تصانيف منها منهاج العابدين المسندي يعزى لابى حامسد الغزالي ، وليس له ، وانما هو من مصنفات هذا الشيخ ٠ وكذلك كتاب النفخ والتسوية الذي يعزى الى ابسي حامد ايضا وتسميه الناس المضنون الصغير · » ويقول ابن رشد في مناهج الادلــة ص ٧٢ ان التغزالي تذكر المضنون به في جراهر القرآن ، ولكننا لم نجد في هذا الكتاب ذكرا للمضنون بة ، بل وجدنا فيه اشارة غامضة الى كتب يرى الغزالي ان لا يظهر ما فيها ( راجع جواهر القسرآن ص ٣٠ من طبعة مصر ١٣٢٩ ) ولما كان عسربي ، محاضيرة الاسرار كتاب المضنون به على غير ومسامرة الاخيار ، جزء ١ ، غير اهله مشتملا على مسألة ص ١٥٩) ٠

للشيخ السفر كان مرن المحتمل ان يكون المضنون الذي الصغير ، وهو للشيخ المسقر كان من المحتمــل ان يكون المضنون الذي بين ايدينا مؤلفا من قسمين احدهما للغزالي والأخر ( وهو المسألة الاولى في النفخ والتسوية ) مدسوس عليه • والدليل على ذلك ان هذه المسألة قد اشتملت على القول بعدم تناهى الزمان ، اما المسائل الاخرى الستى اشتمل عيلها كتاب المضنون به على غير اهله فليس فيها ما يخالف اراء الغرالي •

٦ - كتاب النفخ والتسوية، وهو للشيخ المسفر ابي الحسن على السبتي ( راجـــع ابن

# اهم المصادر عن الغزالي

# ١ \_ حياته ومؤلفاته

١ \_ المنقد من الضلال ٠

٢ ـ السيد المرتضى ، مقدمة كتاب « الاتحاف » ، ج ١ ص ٢ ـ ٥٣ ، والمادة نفسها الموجودة في الاتحاف موجودة في طبقات السبكي ، ج ٤ ص ١٠١ ـ ١٨٢ ، وفي المجلد الثاني من المنتخبات التي انتخبها « مبرن Mebren في:

Translation III Congress of orientalists.

(D. B. Macdonald) تالم مكسدونالد The Life of Al Ghazali, with special reference to his religious experiences and opinion.

انظر مجلة (J.A.O.S.) ۱۸۹۹ ، المجلد العشرون ، ص ۷۱ ـ ۱۳۲ ۰

نظر ايضا الفصل الرابع من : نيويورك،١٩٠٣ كانظر ايضا الفصل الرابع من المابع من الفصل المابع من ال

٤ - ( . غـوش (R. Gosche) :
 ١ ( في مباحث المجمع العلمي في برلين ) •

Uber Gazzalis Leben und Werke : (R. Gosche) 1859.

٥ - م٠ آزين - بالاسيوس : سقسطة ١٩٠١ ٠

Al Gazel: (M. Asin - Palacios)

Dogmatica, moral, ascética.

الغزالي .....

Gazali ( Carra de Vaux ) کار ا دو فو ۱۹۰۲، باریز ۱۹۰۲، دو فو راجع ایضا :

Traduction du Tahafot d'Al Gazali, Munchen, 1899, 1900.

(Goldziner) غولدتسيهر × (Goldziner

Vorlesungen uber den Islam

المقدمة ، وخصوصا ص ١١٧ وما بعدها ٠

٨ ــ هـ • قريك

Ghazàlis Selbsbiographie : (H. Frick) Ein Vergleich mit Augustins Konfessionen. Giessen 1919.

# ١ ــ منزلة الغزالي في تاربخ الفلسفة

: ( T. J. de Boer ) حت ج دي بوير Geschichte der Philosophie im Islam : Stuttgart, 1901.

۲ ـ غولدتسيهر Goldziher) :

Kultur der Gegenwart:

مجلد ۱ ، ج ٥ ، ص ۲۲ وما يعدها ٠

# ٢ ــ منطق الغزالي

ا ـ برانتیل (Prantl) ا ـ برانتیل (Geschichte des Logik : (Prantl) ج ۲ ، ص ۲۲۱ وما بعدها

٨٨ ..... المنقد من الضلال

# ٣\_ مركزه في التاريخ

۱ ـ نیکلسون ( Nicholson ) :

A Literary History of the Arabs

المقدمة ، و ص ٣٣٨ وما بعدها ٠

۲ ــ براون ( Brown ) : المقدمة ٠ A Literary History of Persia

٣ ـ دائرة المعارف اليهـودية: ج ٥ ، ص ١٤٩ وما

: (M. Horten) ٤ ـ ماكس هورتن ملاحظات خاصة في:

Die Philos. Systeme d. spec. Theologen im Islam. (بون ۱۹۱۲) .

ماکس هورتن : (M. Horten) ملاحظات خاصة في:

Die Hauptlehren des Averroes manch seiner Schrift die Widerlegung des Gazali.

وخصوصا ص ۳۲۳ \_ ۳۲۸ .

# ع ـ نقد الغزالي

۱ ـ (م. آزین ـ بالاسیوس M. Asin - Palacios ا Un faqih Siciliano, contradictor de Al Gazali Centenario de Michele Amari ج ٢ ، ص ٢١٦ \_ ١٤٢ ٠

# ه ـ مصادر عامة ودراسات

١ ـ الدكتور زكى مبارك ، الاخلاق عند الغزالى ٠

٢ \_ عبد اللطيف الطيباوي: التصوف الاسلامي العربي،
 ص ٤٣ \_ ١٥ ٠

۳ \_ محمد لطفي جمعة: تاريـــخ فلاسفة الاســـلام، ص ٦٧ \_ ٧٨ .

٤ ــ دائرة المعارف الاسلامية : في مادة الغزالي •

: ( J. Obermann ) مرح برمان Der philosophiche und religiose Subjectivismus Ghazàlis. Leibzig 1921.

انظر ملاحظات (بويج) (Bouges) عليه في رسالته المسماة Algazaliana ص ٥٠٥ ـ ٥٤٥ وتحليلا له في مجلة العالم الاسلامي بقلم (ماسينيون) ص ١٥٩ من الجزء ٠٥٠٠

: ( M. Horten ) ماکس هورتن ۲

ص ۲۲۷ \_ ۲۳۶ ٠

: (Asin-Palacios) آزين ــ بالاسيوس \_\_ ٧ La mystique d'Al-Ghazali (Mélanges de la Faculté Orientale de Beyrouth ). 1914. VII 67-104.

: ( ايضا ) آزين ــ بالاسيوس ( ايضا ) ــ آزين ــ آزين ــ بالاسيوس ( ايضا ) ــ آزين ــ بالاسيوس ( ايضا ) ــ آزين ــ بالاسيوس ( ايضا )

: ( ایضا ) ازین ـ بالاسیوس ( ایضا ) ـ آزین ـ بالاسیوس ( ایضا ) ـ م ـ آزین ـ بالاسیوس ( ایضا ) ـ La mystique d'Al Gazali : Semaine d'Elhonologie religieuse, Paris, 1914, 441 - 461.

: ( Hikmat Hachem ) الدكتور حكمة هاشم الدكتور حكمة الدكتور حكمة

وهو اطروحته للدكتوراه ١٩٤٦ ، مخطوط ٠

۱۲ ـ غولدتسيهر ( Goldziher ) :

Streitschift des Gazali gegen, die Batinijja -Sekte - Leiden 1916.

انظر ايضا:

Algazaliana, 1922 - Mélanges de la Faculté Orientale de Beyrouth. VIII.

١٥ - كريم عزقول: العقل في الاسلام، مكتبة صادر، بيروت، ١٩٤٦٠

١٦ ـ احمد فريد رفاعي : الغزالي ، في مجلدين وثالث خصص بالمختارات ، مطبوعات دار المأمون ، طبع بمطبعة عيسى البابي الحلبي ، مصر ١٩٣٦م و ١٣٥٥ه٠

: ( Cara de Vaux ) کارا دو فـو ۱۷ – ۱۷ Les penseurs de l'Islam. Paris, Geuthner.

۱۸ ـ دي بور (ت٠ج٠): تاريخ فلاسفة الاسلام، القاهرة، ١٩٣٨٠

١٩ - البقري ( ابس العطا ) ، اعترافسات الغزالي ، القاهرة ، ١٩٤٣ ٠

٢٠ ــ مدكور (ابراهيم): قـــي الفلسفة الاسلامية ،
 القاهرة ، ١٩٤٧ ٠

# ٢ ـ طبعات المنقذ من الضلال

۱ ـ باریز : ۱۸٤۲ م ، شمولدرز ، بالعربیة ( فی ۱۳ صفحة ) ۰

٢ \_ الاستانة: ٧٨٧١ه٠

٣ ـ الاستانة: ( مطبعة الاعلام ) ، ١٣٠٣ هـ ٠

ع \_ مصر: ١٣٠٣ه٠

٥ ـ مصر: ( المطبعة المينية ) ١٣٠٩هـ٠

٦ \_ بومباي : ١٨٩١م٠

٧ ـ مصر: (المطبعـة الازهرية)، ١٣١٦ه، عـلى هامش الانسان الكامل ٠

٨ ـ دمشق: (مطبعة ابن زيدون) ، ١٣٥٢هـ ١٩٣٤م٠

٩ \_ القاهرة : احمد فريد رفاعي ، في الجـــزء ٣ من كتابه « الغزالي » ٠

### ٣ ـ ترجمان المنقد من الضلال

: في كتابه ( Schmôlmers ) من كتابه المولدرز العدي الع

( باریز ، ۱۸٤۲ ) • Paris, 1842 ( اباریز ، ۱۸٤۲)

( Barbier de Meynard ) باربييه دي مينار ( المجلة الآسيوية ، كانون الثاني ١٨٧٧ ) Journal Asiatique, Janvier, 1877.

| الضيلال | من | المنقذ | *************************************** | ۷۱ |
|---------|----|--------|-----------------------------------------|----|
|---------|----|--------|-----------------------------------------|----|

: ( W. M. Watt ) حود م وات ۲ The Faith and Practice of Al-Ghazàli, London, 1953.

: (Farid Jabr ) ع فريد جبر Al-Munqiz min ad-dalal (Erreur et délivrance). Beyrouth, 1959.

من مطبوعات اللجنة الدولية لترجمة الروائع •

M. Pallia مير تام بقلم مفصل لكنه غير تام بقلم المنقذ تحليل مفصل لكنه غير تام بقلم ١٩٣٠ عن : ظهر سنة ١٨٣٧ في الصفحات ١٩٣٥ عن ١٨٣٧ من : Mémoires de l'Académie Royale des Sciences morales et Politiques. t.I : Savants étrangers.

## ملاحظة

قوبلت هذه الطبعة على نسختين خطيتين : الأولى للعالم الجليل الشيخ محمد الطنطاوي ، والثانية للأستاذ أحمد عبيد ( انتقلت هذه النسخة الأخيرة إلى المكتبة الظاهرية وسجلت فيها برقم ٧٦٢١ عام ) .

آما نسخة الشيخ محمد الطنطاوي فهي ضمن مجموع أول أقسامه « المنقذ » يليه « إرشاد القاصد الى أسنى المقاصد » للانصاري » « ورسالة صغيرة في الطب » المسنوسي ، « وحي بن يقظان » لابن طفيل . والمجموع كله مخطه رجمه الله . ويبلغ عرض المكتوب من صفحة المجموع ١١ سم ، وطوله ٥ و ١٧ سم ويبلغ عدد أوراق المنقذ ١٥ ورقة ، في كل صفحة ٢٧ سطراً . ولقد كتب المنقذ عام المنقذ ٥١ ورقة ، في كل صفحة ٢٧ سطراً . ولقد كتب المنقذ عام مدور طبعة الاستانة بعامين .

وأما نسخة الأستاذ أحمد عبيد التي انتقلت الى المكتبة الظاهرية فهي ضمن مجموع أول أقسامه « المنقذ من الضلال » يليه كتاب « مشكاة الأنوار » للغزالي ، وكتاب « التلويجات في تفسير الله نور السموات » للعضد ، وكتاب « حلية الابدال» للشيخ الأكبر محي الدين بن عربي ، وكتاب « القسطاس المستقيم » للغزالي وكتاب « القسطاس المستقيم » للغزالي وكتاب « الجام العوام عن علم الكلام » له أيضاً ، وكتاب « الجام العوام عن علم الكلام » له أيضاً ، ورسالة في شرح أبيات للامام علي بن أبي

طالب للغزالي أيضاً مع ترجمة هذه الرسالة الاخيرة الى اللغة التركية. ويبلغ عرض المكتوب من المنقذه و هسم، وطوله ١٦٥٥ سم، ويبلغ عدد أوراقه ١٦ ورقة في كل صفحة ٢٣ سطراً. والنسخة حديثة كتبت بالقلم الفارسي، وعليها تعليقات مختصرة باللغة. العربية والتركية.

وأما ما أشير اليه في هذا الكتاب بين هلالين (...) فيفيد الزيادات الموجودة في النسخ المطبوعة ، وما أشير اليه بين معقوفتين [...] فيدل على الزيادات الموجودة في نسخة الطنطاوي ، وما أشير إليه برر.. > فيدل على الزيادات الموجودة في نسخة أشير إليه برموف (ع) في الحواشي يرمز إلى النسخ المطبوعة ، كما أن حرف (ط) يرمز إلى نسخة الطنطاوي ؛ وحرف (د) إلى نسخة أحمد عبد .

الممصارف المحالك الممصارف المحالك والموصل إلى ذي العرّة والجلال المحدد الغزالي »

الغزالي ...... ٧٧

### بسنم الله الوحمن الوحيم

الحمد لله الذي يفتتح بجمده كل رسالة ومقالة ، والصلاة على محمد ( المصطفى ) صاحب النبوة والرسالة ، وعلى آله واصحابه الهادين من الضلالة .

اما بعد: فقد (١) سألتني ايها الاخ في الدين، ان ابث اليك غاية العلوم واسرارها، وغائلة المذاهب واغوارها، واحكي لك ماقاسيته في استخلاص الحق من بين اضطراب الفرق، معتباين المسالك والطرق، وما استجرأت عليه من الأرتفاع غن حضيض التقليد، إلى يفاع (٢) لاستبصار، وما استفدته اولا من غلم الكلام (٣)، وما اجتويته (١٤) ثانياً من طرق اهل التعليم (٥) القاصرين لدرك الحق على تقليد الامام، وما ازدريته ثالثاً من طرق التفلسف (٢)، وما ارتضيته آخراً من

......

<sup>(</sup>١) في (١): وانك ٠

<sup>(</sup>٢) اليفاع: المشرف من الارض ٠

۳) راجع قصیل « علم الکلام » •

<sup>(</sup>٤) في (ع) و (ط): احتويته، ولعـــل الصواب اجتويته، اي كرهته ٠

<sup>(</sup>a) راجع فصل « مذهب التعليم » •

<sup>(</sup>٦) راجع فصل « الفلسفة » ٠

طريقة (١) التصوف (٢) ، وما انجلى (٣) لي في تضاعيف تفتيشي عن اقاويل الحلق ، من لباب الحق ، وما صرفني عن نشر العلم ببغداد ، مع كثرة الطلبة ، وما دعاني إلى معاودت (٤) بنيسابور (٥) بعد طول المدة ، فابتدرت لاجابتك إلى مطلبك ، بعد الوقوف على صدق رغبتك ، وقلت مستعيناً بالله ومتو كلاعليه ، ومستوفقاً منه ، وملتجئاً اليه .

اعلموا – أحسن الله (تعالى) إرشادكم ، وألان للحق قيادكم – أن اختلاف الحلق في الأديان والملل ، ثم اختلاف الأثمـــة (٦) في المذاهب على كثرة الفرق وتباين الطرق ، بحر عميق غرق فيــه الأكثرون ، وما نجا منه (٧) إلا الأقاون ، وكل فريق يزعم انــه

................

<sup>(</sup>١)في (د): طريق ٠

<sup>(</sup>٢)راجع فصل « طريقة التصوف » -

<sup>(</sup>٣) في بغض النسخ المطبوعة: وما انحل ، وفي (ط): وما ينحل •

<sup>(</sup>٤) في جميع النسخ المطبوعة : معاودتي ٠

<sup>(</sup>ه)نيسابور: مدينة عظيمة من اعمال خراسان ١٠ فتحها المسلمون ايام عثمان ١٠ نبغ منها عدد كبير من ائمة العلم حتى قال عنها ياقوت: « معدن الفضلاء ، ومنبع العلماء ، لم ار فيما طوفت من البلاد مدينة كانت مثلها ١٠ » وقد هاجمها التتر واتوا على جميع ابنيتها حتى لم يبق فيها حجر قائم على آخر ١٠ ولم تزل خرابا الى اليوم ٠

<sup>(</sup>٦)في (ع): الامة ٠

<sup>(</sup>٧)في (ط): فيه٠

الناجي ، و « كل بما لديهم فرحون (۱) » وهو الذي وعدنا به سيد المرسلين ، صلوات الله عليه ، وهو الصادق الصدوق (۲) حيث قال : « ستفترق أمتي ثلاثاً (۳) وسبعين فر قة ، الناجية منها واحدة » فقد كاد (٤) ما وعد ان يكون .

ولم أزل في عنفوان شبابي ( وريعان عمري (٥) ، منذراهقت الباوغ ، قبل بلوغ العشرين إلى الآن ، وقد أناف السن على الحميين ، اقتحم (٦) لجة هذا البحر العميق ، وأخوض عمر ته خوض الجسور ، لا خو فض الجبان الحذور ، واتوغل في كل مظلمة ، وأتهجم على كل مشكلة ، وأتقحم (٧) كل ورطة ، وأتفحص عن عقيدة كل فرقة ، واستكشف أسرار مذهب كل طائفة ،

•••••

<sup>(</sup>١) قرآن كريم ، سورة «الروم » (الآية : ٣٢) ، وسبورة «المؤمنون» (الآية ٣٥) ٠

<sup>(</sup>٢) في (ط)، (د): المصدوق ٠

<sup>(</sup>٣)غي ( د ) : نيفا ٠

<sup>(</sup>٤)ورد هذا الحديث في الجامع الصغير بالنص التالي: « اقترفت اليهود على احدى وسبعين فرقة ، وتفرقت النصارى على اثنتين وسبعين فرقة ، وتفرقت امتي على ثلاث وسبعين فرقة ، « رواه ابو داود والترمذي والنسائي وابن ماجه عن ابي هريرة ،

في (ط) ، (د) : كان ٠

<sup>(</sup>ه)سقط من (ع، ط) ٠

<sup>(</sup>٦)في (ط): اتقحم ٠

<sup>(</sup>٧)في (ط، د): اقتحم ٠

لأميز بين محق ومبطل ، ومتسنن ومبتدع (١) لا أغادر باطنياً إلا وأحب أن أطلع على باطنيته (٢) ، ولا ظاهرياً (٣) إلا وأريد أن اعلم حاصل (٤) ظاهريته (٥) ، ولا فلسفياً إلا وأقصد الوقوف على كنه فلسفته ، ولا متكلماً إلا وأجتهد في الاطلاع على غاية كلامه ومجادلته ، ولا صوفياً إلا واحوص على العثور على سر صوفيته ، ولا متعبداً إلا وأترصد ما يرجع إليه حاصل عبادته ، ولا زنديقاً (٢) معطلاً (٧) إلا وأتجسس وراءه

<sup>(</sup>١)مبتدع: من البدعة ومعناه لغة: الاختراع، ثم غلب على الحدث المكروه في الدين • ولفظ المبتدع لا يكاد يستعمل الا في الذم •

<sup>(</sup>٢) في (ع ، ط): بطانته: والبطانة في الاصل السريرة ، والمراد بها هنا: العقيدة الباطنة ·

<sup>(</sup>٣)الظاهرية: فرقة تنسب الى داود الظاهري ، وهي الفرقة التي تأخذ بظاهر القرآن والحديث ولا تتكلف تأويلا او تفسيرا بعيدا

<sup>(</sup>٤)في (ط): حال ٠

<sup>(</sup>ه)في (ع ، ط ) : ظهارته ·

<sup>(</sup>٦) جاء في لسان العرب: « الزنديق: القائل ببقاء الدهر ، معرب « زندكر » اي يقول ببقاء الدهر ، واختلف في الزندقة هل هي مذهب معين ام تطلق على كل الحاد ؟ فقد قال ابسن قتيبة في كتابه « المعارف » عند كلامه عن اديان العرب في الجاهلية: « كانت النصرانية في ربيعة ، وكانت اليهود في حمير ، و · وكانت الزندقة في قريش ، اخذوها من الحيرة · .» وكذلك « الخباط » المعتزلي يستعملها في كتابه « الانتصار » للدلالة على فرقة خاصة ، على ان ابن منظور يذكر في «لسان العرب» ان احمد بن يحيى يقول: « ليس في كلام العرب زنديق ، فاذا ارادت العرب معنى ما تقوله العامة ، قالوا ملحد ودهري » · راجع لزيادة الايضاح « فجر الاسلام » لاحمد امين ، ص ١٢٨، ( طبعة اولى ) و ضحى الاسلام » له ايضا ، ص ١٣٧ ( طبعة اولى ) و ضحى الاسلام » له ايضا ، ص ١٣٧ ( العطل : من التعطيل ، وهو انكار صفات الخالق • فالمعطلة

للتنبه لأسباب جرأته في تعطيله وزندقته .

وقد كان التعطش إلى درك حقائق الأمور دأبي وديدني من أول أمري وريعان عمري ، غريزة وفطرة من الله وضعتا (١) في جبلتي ، لا باختياري وحيلتي ، حتى انحلت عني رابطة التقليد ، وانكسرت علي العقائد الموروثة ، على قرب عهد سن (٢) الصبا ، اذ رأيت صبيان النصارى لا يكون لهم نشوء (٣) إلا على التنصر ، وصبيان اليهود لا نشوء لهم إلا على التهود ، وصبيان المسلمين لا نشوء لهم إلا على الاسلام . وسمعت الحديث المروي عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وينصرانه ويجسانه » (٤) ، فتحرك باطني إلى (طلب ) (٥) حقيقة الفطرة الاصلية ، وحقيقة العقائد العارضة بتقليدات

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

<sup>=</sup> تقول مثلا في تفسير قوله تعالى : «الرحمن على العرش استوى» ان لا عرش هناك ، ولا استصواه فعليا ، بلل يحملون لفظ « استوى » على معنى « استولى » وكذلك في سائر الصفات •

<sup>(</sup>١) في (ط، د): وضعها ٠

<sup>(</sup>٢) في (ع) : عهَد بسن ٠

<sup>(</sup>٣) في (ط) و (ع): نشو، وهـــو خطأ كمـا في المعاجم الشهيرة ·

<sup>(</sup>٤) قطعة من حديث اخرجه البخاري فيي صحيحه ، وتكملته: « كمثل البهيمة تنتج البهيمة هل ترى فيها جدعاء ؟ » •

<sup>(</sup>ه) سقط من (ط،ع)

الوالدين والاستاذين (١) ، والتمييز بين هذه التقليدات ، وأوائلها تلقينات (٢) وفي تمييز الحق منها عن الباطل اختلافات. فقلت في نفسي: أولا، إنما مطلوبي العلم بحقائق الأمور ، فلا بد من طلب حقيقة العلم ما هي ؟ فظهر لي ان العلم اليقيني هو الذي ينكشف فيه المعلوم انكشافاً لا يبقى معه ويب ، ولا يقارنه إمكان الغلط والوهم ، ولا يتسع القلب لتقدير ذلك ، بل الأمان من الحطأ ينبغي أن يكون مقارنا لليقين مقارنة لو تحدى باظهار بطلانه مثلاً من يقلب الحجو ذهباً والعصا ثعباناً ، لم يورث ذلك شكاً وإنكاراً (٣) فإني اذا علمت أن العشرة أكثر من الثلاثة ؛ فلو قال لي قائل : اذا علمت أن العشرة أكبر حمن العشرة (٤) بدليل أني أقلب هذه العصا ثعباناً ، وقلبها ، وشاهدت ذلك منه ، لم أشك بسببه في معرفتي (٥) ، ولم يحصل لي منه إلا التعجب من كيفية قدرته عله ! فأما الشك فها علمته ، فلا .

ثم علمت ان كل مالا أعلمه على هذا الوجه ولا أتيقنه هذا النوع من اليقين ، فهو علم لا ثقة به ولا أمان معه ، وكل علم لا امان معه فليس بعلم يقيني .

<sup>(</sup>١) الاستاذين ج استاذ ، وهو لفظ فارسىي معسرب ويجمع على اساتذة واساتيذ ايضا ·

<sup>(</sup>٢) في (ط): بتلقينات ٠

<sup>(</sup>٣) في ( ط ) : وامكانا ٠

<sup>(</sup>٤) سقط من (ط، ع) ٠

<sup>(</sup>٥) في (د): وشاهدت منه ذلك لم اشك في معرفتي بسبيه ٠

# مداخل السفطة (١) وجحد العلوم

ثم فتشت عن علومي فوجدت نفسي عاطلًا من علم موصوف بهذه الصفة (٢) إلا في الحسيات والضروريات. فقلت: الآن بعد حصول اليأس ، لا مطمع (٣) في اقتباس المشكلات إلا من الجليات ، وهي الحسيات والضروريات. فلا بد من إحكامها أولاً لأتيقن (٤) أن ثقتي بالمحسوسات ، وأماني من الغلط في الضروريات ، من جنس أماني الذي كان من قبل في التقليديات (٥) ، ومن جنس أمان أكثر أماني في النظريات ، أم هو أمان محقق لا غدر (١) فيه ولا غائلة (٧)

.....

(۱) ذهب بعض فلاسفة العرب الى ان هــــذه اللفظة منحوتة مـن « صوفيا » وهي الحكمة ومن « اسطس » وهـــي المـوهة ، والحقيقة انها مأخوذة مـــن الكلمة اليونانيــة « سوفيزمـا sophisma ومعناها المهارة في الامور ، ومنها اشتـق « سفسطيس sophistes » اليوناني • الا انه اصبح يطلق بشيء من الزراية على اولئك الذين دأبهم ان يستعملوا الاقاويل الخلابة والمغالطة في الكلام ، لانهم اتخــنوا التعليم مهنة • واخذوا يلقنون تلاميذهم كيف ينصرون او يهدمون اي رأي كان متى شاؤوا من غير اعتبار للحـــق والعدل كما في معجمـي « لالاند » و « فرانك » •

(عن احصاء العلوم باختصار )

(٢) في (د): عاطلة من علوم موصوفة بهذه الصفات ٠

- (٣) غي (د): طمع ٠
- (٤) في (ط، د): لا تبين ٠
- (ه) في جميع النسخ المطبوعة : التقليدات •
- (٦) في (ط): لاعور ، وفي (د): لاغور ٠
  - (٧) في (ع) : غاية ٠

له ؟ فأقبلت بجد بليخ أتأمل في المحسوسات والضروريات ، وانظو هل يمكنني أن أشكك نفسي فيها (١) ؛ فانتهى بي طول التشكك (٢) إلى أن لم (٣) تسمح نفسي بتسليم الأمان في المحسوسات ايضاً ، واخذت تتسع للشك فيها وتقول (٤): من أبن الثقة بالمحسوسات ، وأقواها حاسة البصر ، وهي تنظر إلى الظل فتراه واقفاً غير متحرك ، وقعم بنفي الحوكة ؟ ثم بالتجربة والمشاهدة ، بعد ساعة ، تعرف أنه متحرك (٥) وأنه لم يتحرك دفعة حواحدة (١) بعتة ، بل على التدريج ذرة ذرة حتى لم يكن له حالة وقوف. وتنظر إلى الكوك فتراه صغيراً (٧) في مقدار دينار ، ثم الأدلة الهندسية تدل على أنه (٨) أكبر من الأرض في المقدار . هذا وأمثاله من المحسوسات يحم فيها حاكم الحسل بأحكامه ، ويكذبه حاكم العقل ويخونه تكذبياً لا مسبيل إلى مدافعته ، فقلت : قد بطلت الثقة بالمحسوسات أيضاً فلعله من الثلاثة والنفي والاثبات لا يجتمعان في الشيء الواحد (١) ، والشيء الواحد لا يكون حادثاً قدياً ، موجوداً معدوماً ، واجباً عالاً .

<sup>(</sup>۱) في (د): قيها نفسيي ٠

<sup>(</sup>٢) في (طع): التشيك ٠

<sup>(</sup>٣) في (ط): لا ٠

<sup>(</sup>٤) في (ط، ع): واخذ يتسع هذا الشك فيها ويقول ٠

<sup>(</sup>ه) في (ع): يتحرك ٠

<sup>(</sup>٦) سقط من (ط،ع)٠

<sup>(</sup>٧) في (ط): الكواكب فتراها صغارا ٠

<sup>(</sup>۸) في (ط): انها ٠

<sup>(</sup>٩) فَيَ (د): في شيء واحد ·

فقالت المحسوسات: بم تأمن (١) أو تكون ثقتك بالعقليات كثقتك بالمحسوسات ، وقد كنت واثقاً بي ، فجاء حاكم العقل فكذبني ، ولولا حاكم العقل لكنت تستمر على تصديقي ، فلعل وراء ادراك العقل حاكما آخر ، إذا تجلى ، كذب العقل في حكمه ، كما تجللي حاكم العقل فكذب الحس في حكمه . وعدم تجلى ذلك الأدراك، لا يدل على استحالته . فتوقفت النفس في جواب ذلك قليلا، وأيدت اشكالها بالمنام ، وقالت : أما تراك تعتقد في النوم اموراً ، وتتخيل أحوالاً ، وتعتقد لها ثـاتاً واستقراراً ، ولا تشك في تلك الحالة فـها، ثم تستيقظ فتعلم انه لم يكن لجميع متخيلاتك ومعتقداتك أصل وطائل؟ فبم تأمن أن يكون جميع ما تعتقده في يقظتك بجس أو عقل هو حق بالاضافة الى حالتك [ التي انت فيها ] ؟ لكن يحكن آن تطرأ عليك حالة تكون نسبتها إلى يقظتك ، كنسبة يقظتك إلى منامك ، وتكون يقظتك نوماً بالاضافة اليها! فإذا وردت تلـــك الحالة تيقنت أن جميع ما توهمت بعقلك خيالات لا حاصل لهـا ، ولعل تلك الحالة ما يدعيه (٢) الصوفية انها حالتهم: أذ يزعمون وغابوا عن حواسهم ، احوالا لا توافق هذه المعقولات . ولعل تلك الحالة هي الموت ، اذ قال رسول الله عليه : « الناس نيام فاذا ماتوا

•••••

<sup>(</sup>١) في (ط، ع): تأمل ٠

<sup>(</sup>۲) في (ع): يدعيها ٠

انتبهوا» (١) فلعل حياة الدنيا نوم بالاضافة الى الآخرة. فاذا مات ظهرت له الأشياء ، على خلاف ما يشاهده الآن ، ويقال له عند ذلك : « فكشفنا عنك غطاءك فبصرك اليوم حديد (٢) » . فلما خطرت في هذه الخواطر ، (و) انقدحت في النفس ، حاولت لذلك (٣) علاجاً فلم يتيسر ، اذ لم يكن دفعه الا بالدليل (٤) ، لذلك (٣) علاجاً فلم يتيسر ، اذ لم يكن دفعه الا بالدليل (٤) ، ولم يمكن نصب دليل الا من تركيب العاوم الأولية . فاذا لم تكن مسلمة لم يمكن ترتيب الدليل . فأعضل هذا الداء ، ودام قريباً من شهرين أنا فيها على مذهب السفسطة بحكم الحال ، لا بحمل النطق والمقال ، حتى شفى الله تعالى من (٥) ذلك المرض ، وعادت النفس الى الصحة والاعتدال ، ورجعت الضروريات العقلية مقبولة موثوقاً بها على أمن ويقين ، ولم يكن ذلك بنظم دليل وترتيب كلام (٢) ، با على أمن ويقين ، ولم يكن ذلك بنظم دليل وترتيب كلام (٢) ، الما بنور قذفه الله تعالى في الصدر ، وذلك النور هو مفتاح أكبثر المعارف . فمن ظن أن الكشف موقوف على الأدلة الحورة (٧) فقا.

<sup>(</sup>۱) لم يصبح هذا الحديث عن النبي صلى الله عليه وسلم • وقد جاء في كتاب « اسنى المطالب في احاديث مختلفة المراتب » لحمد الحوت ان هذه الحكمة من كلام على بن ابى طالب •

<sup>(</sup>٢) قرآن كريم ، سورة « ق » ، الآية ٢٢

<sup>(</sup>٣) في (ع، د): فحاولت -

<sup>(</sup>٤) في ( د ) : بدليل ٠

<sup>(</sup>٥) في (ط) وفي (د): عن ذلك المرض والاعتدال ٠

<sup>(</sup>٦) هـي ( د ) : ولا ترتيب كلام ٠

<sup>(</sup>٧) في (ع): المجردة ٠

ضيق رحمة الله [ تعالى ] الواسعة ؛ ولما سئل رسول الله على الله على عن « الشعرح » ومعناه في قوله تعالى : « فمن يرد الله أن يهديه يشوص صدره للاسلام (٢) . قال (٣) « هو نور يقذفه الله تعالى في القلب » فقيل : « وما علامته ؟ » فقال : « التجافي عن دار الغرور ، والانابة إلى دار الحلود (٤) » . وهو الذي قال على الله فيه : « إن الله تعالى خلق الحلق في ظامة ثم رش عليهم من نوره (٥) » . فمن ذلك النور ينبغي ان يطلب الكشف ، وذلك النور ينبغس من الجود الالهي في ينبغي ان يطلب الكشف ، وذلك النور ينبغس من الجود الالهي في يعض الأحايين ، ويجب الترصد له (٦) كما قال عليه السلام : « ان لربكم في ايام دهر كم نفحات ألا فتعرضوا لها (٧) » .

<sup>(</sup>١) في (ط،ع): عليه السلام ٠

<sup>(</sup>٢) سورة « الانعام » ، الآية ١٢٥

<sup>(</sup>٣) في (ط،ع): فقال ٠

<sup>(</sup>٤) اخرج هذا الحديث ابن جرير وعبد الرزاق وابن ابي حاتم · وساقه الامام ابن كثير باسانيده في تفسيره ج ٣ ص ٣٤٩ شم قال : « فهذه طرق لهذا الحديث مرسلة ومتصلة يشد بعضها بعضا · » ·

<sup>(</sup>٥) ورد هذا الحديث في مسند احمد بالنصص التالي: « ان الله تعالى خلق خلقه في ظلمة فالقى عليهم من نوره • فمن اصابه من ذلك النور يومئذ اهتدى ومن اخطأه ضل. • » عن ابن عمر •

<sup>(</sup>٦) في (ط): لها ٠

<sup>(</sup>٧) ورد هذا الحديث في الفتح الكبير للسيوطي بالنصص التالي: « ان لربكم في ايام دهركم نفصصات ، فتعرضوا له ، لعله ان يصيبكم نفحة منها ، فلا تشقون بعدها ابدا ٠ » رواه الطبراني عن محمد بن مسلمة ٠

والمقصود من هذه الحكايات أن يعمل (١) كمال الجد في الطب، حتى ينتهي (٢) إلى طلب ما لا يطلب. فان الأوليات ليست مطلوبة ، فانها حاضرة . والحاضر اذا طلب فقد (٣) واختفى . ومن طلب ما لا يطلب ، فلا يتهم بالتقصير في طلب ما يطلب .

(١) في (ط): الحكاية إن نعلم ، وفي (د): الحكاية ان تعلم ٠

<sup>(</sup>۲) فيّ (د): انتهى ٠

<sup>(</sup>٣) في (ط): نفر ٠

الغزالى ....... ٨٩

### اسناف الطالبين

ولما شفاني الله تعالى من هذا المرض (١) بفضله وسعــة جوده ، انحصرت أصناف الطالبين عندي في أربـع فرق :

١ ــ المتكلمون : وهم يدعون (٢) أنهم أهل الرأي والنظر ؟

٢ ــ الباطنية : وهم يزعمون أنهم أصحـــاب (٣) التعليم والمخصوصون بالاقتباس من الامام المعصوم ؟

٣ ــ الفلاسفة : وهم يزعمون أنهم أهل المنطق والبرهان؟

ع ــ الصوفية: وهم يــــدعون (٤) أنهم خواص الحضرة وأهل المشاهدة والمكاشفة فقلت في نفسي: الحق لا يعـــدو (٥) هذه الأصناف الأربعة ، فهؤلاء هم السالكون سبل (١) طلب الحق ، فإن شذ الحق عنهم ، فلا يبقى في درك الحق مطمع ، إذ لا مطمع في الرجوع إلى التقليد بعد مفارقته ؛ و ( من ) (٧) شوط المقلد

<sup>(</sup>١) في (ط): ولما كفاني الله مؤونة هذا المرض ٠

<sup>(</sup>۲) في (ط): يزعمون ·

 <sup>(</sup>٣) في ( د ) : وهم يدعون انهم اهل \*

<sup>(</sup>٤) في (د ): يرعمون ٠

<sup>(</sup>٥) في (ع): لا يعدو عن ٠

<sup>(</sup>٦) في (ط، د): سبيل ٠

<sup>(</sup>V) سقط من ( د ) •

أن لا يعلم أنه مقلد ، فاذا علم ذلك انكسرت زجاجة تقليده ، وهو شعب لا يو أب ، وشعب لا يلم بالتلفيق والتأليف، إلا أن يذاب بالنار ، ويستأنف له صنعة (١) اخرى مستجدة .

فابتدرت (٢) لسلوك هذه الطوق ، واستقصاء ما عند هذه الفوق (٣) مبتدئاً بعلم الكلام ، ومثنياً بطريق الفلسفة ، ومثلثاً بتعليم (٤) الباطنية ، ومربعاً بطريق الصوفية .

<sup>(</sup>١) في (ع): الا ان تذاب بالنار • ويستأنف لها صيغة اخرى مستجدة •

<sup>(</sup>٢) في (ط) : فابتدأت ، وفي (د) : فانتدبت ٠

<sup>(</sup>٣) في (د): هؤلاء الفرق •

<sup>(</sup>٤) في (ع، د): بتعليمات ٠

# ١ \_ علم الكلام: مقصوده وحاصله

ثم إني ابتدأت بعلم الكلام (١) فحصلته وعقلته (٢) ،وطالعت كتب المحققين منهم ، وصنفت فيه ما أردت أن أصنف ، فصادفت علماً وافياً بمقصوده ، غير واف بمقصودي ؛ إنما المقصود (٣) منه حفظ عقيدة أهل السنة [على أهل السنة] ، وحراستها عن تشويش أهل البدعة . فقد القى الله (تعالى) إلى عباده على لسان رسوله

(١) نشأ علم الكلام في الاسلام على اثر قيام بعض العلماء بالبحث في العقائد الدينية والاستعانة بالادلة العقلية والحجج المنطقية لتقرير الحق فيها • وكان ذلك يدعو السلى المناظرة والجدال بالاقوال فانتقلت واسطة المناظرة ، وهي الكلام ، الى العلم كله، وهكذا ظهرت الفرق المعروفة في الاسلام مثل المرجئة والقدرية والمعتزلة وسمي جميع العلماء الذين يبحثون في العقائد الدينية بحثا عقليا منطقيا بالمتكلمين • وربما كان من اسباب تسميته علم الكلام ان اهم موضوع دار حوله الجدل والتنازع هو اثبات الكلام النفسى •

وعلى كل حال فان الكلام اقتصر اخيرا على العلم الذي يتضمن الحجاج والدفاع عن العقائد الدينية بالادلة العقلية والاساليب المنطقية ، والرد على الخارجين عن مذاهب اهل السنة .

( راجع ابن خلدون ، المقدمة ، فصل « علم الكلام »، وكدلك مادة «علم الكلام» في دائرة المعارف الاسلامية )

<sup>(</sup>٢) في (ط): وعلقته ٠

<sup>(</sup>٣) في (ط، ع) وانما مقصوده ٠

عقيدة هي الحق ، على ما فيه صلاح دينهم ودنيه على نطق بمعرفته (١) القُوآن والأخبار . ثم القي الشيطان في وساوس المبتدعة أموراً مخالفة للسنة ، فلهجوا بها ، وكادوا يشوشون عقىدة الحق على أهلها . فأنشأ الله تعالى طائفة المتكلمين ، وحوك دواعيهـــم لنصوة السنة بكلام مرتب ، يكشف عن تلبيسات أهل البدع (٢) المحدثة ، قام طائفة منهم بما ندبهم الله ( تعالى ) اليه (٤) فأحسنوا الذب عن السنة والنضال عن العقيدة المتلقاة بالقبول من النسوة ، والتغيير في وجه ما أحدث من البدعة ، ولكنهم اعتمدوا في ذلك على مقدمات تسلموها (٥) من خصومهم ، واضطرهم إلى تسليمها : إما التقليد ، أو اجماع الأمة ، أو مجرد القبول من القرآن والأخبار . وكان أكثر خوضهم في استخراج مناقضات الخصوم، ومؤاخذتهم بلوازم مسلماتهم. ( أصلا ) فلم يكن الكلام في حقي كافياً ، ولا لدائي الذي كنت أشكوه شافياً . نعم ، لما نشأت صنعة الكلام ، وكثر الخوضفيه ، وطالت المدة ، تشوق المتكلمون إلى محاولة (٧) الذب عن (السنة )

<sup>(</sup>١) في (ط، د): بمقدماته ٠

<sup>(</sup>٢) في (ط،ع): البدعة ٠

<sup>(</sup>٣) في (ط،ع): فلقد ٠

<sup>(</sup>٤) في (ط) : له ٠

<sup>(</sup>٥) في (ط): تسلم ٠

<sup>(</sup>٦) في (ع): جنب ٠

<sup>(</sup>V) في ( د ): تشوف ، وفي (ع): تشوف المتكلمون الى مجاوزة ·

بالبحث عن حقات الأمور ، وخاضوا في البحث عن الجواهر والأعراض (١) وأحكامها . ولكن لما لم يكن ذلك مقصود علمهم ، لم يبلغ كلامهم فيه (٢) الغاية القصوي ، فلم يحصل منه ما يحق (٣) بالكلية ظلمات الحيرة في اختلافات الحلق . ولا أبعد (٤) أن يكون قد حصل ذلك لغيري ، بل لست أشك في حصول ذلك لطائفة ، ولكن حصولاً مشوباً بالتقليد في بعض الأمور اليتي ليست من الأوليات !

والغرض الآن حكاية حالي ، لا الانكار على من استشفى (٥) به ، فان أدوية الشفاء تختلف باختلاف الداء . وكم من دواء ينتفع به مريض ويستضو به آخر (٦) !

.....

نرید الطویل الازرق ابن مالك في بیته بالامس كان متكي بیده رمیح لواه فالتوی فهذه عشیر مقالات سوا

<sup>(</sup>۱) الجوهر في اللغة: الاصل ، واصطلاحا: ما قسام بنفسه والعرض هو الموجود الذي يحتاج الى موضوع يقوم به ، كاللون المحتاج في وجوده الى جسم وقد قسم الحكماء الاقدمون الاعراض الى تسعة: الكم، الكيف، الاضافة، الاين، المتى، الملك، الوضع، الفعل ، الانفعال ، وقد جمعها بعضهم بقوله:

<sup>(</sup>٢) في (ط،ع):في٠

<sup>(</sup>٣) في (ع) : ما يمدُّو ٠

<sup>(</sup>ع) في (ط ): والأبعد .

<sup>(</sup>٥) في (د): يستشفي ٠

<sup>(</sup>٦) في (ط): الآخر ٠

#### ٢ \_ الفلسفة

احاصيلها ما يذم منها وما لا يذم مها يكفر فيه قائله وما لا يكفر م وما يبدع فيه وما لا يبدع من وبيان ما سرقوه من كلام اهل الحق ومزجوه بكلامهم لترويج باطلهم في درج ذلك وكيفية حصول نفرة النقوس من ذلك الحق م وكيفية استخلاص صراف الحقائق الخالص من الزيف والبهرج من جملة كلامهم وسراف الحقائق الخالص من الزيف والبهرج من جملة كلامهم

ثم اني ابتدأت ، بعد الفراغ من علم الكلام ، بعلم الفلسفة . وعلمت يقيناً انه لا يقف على فساد نوع من العلوم ، من لا يقف على منتهى ذلك العلم ، حتى يساوي اعلمهم في أصل [ذلك] ، ثم يزيد عليه ويجاوز درجته ؛ فيطلع على ما لم يطلع عليه صاحب العلم من غور وغائلة . وإذ ذاك يمكن ان يكون ما يدعيه من فساد حقاً . ولم أر احداً من علماء الاسلام صوف عنايته وهمته الى ذلك .

ولم يكن في كتب « المتكلمين » من كلامهم ، حيث اشتغلوا بالرد عليهم ، إلا كلمات معقدة مبددة ، ظاهرة التناقض والفساد ، لا يظن الاغترار بها بعاقل (١) عامي ، فضلا عمن يدعي دقــــائق (٢)

<sup>، (</sup>١) في (ع): بغافل ٠

<sup>(</sup>٢) في (د): حقائق ٠

العاوم. فعامت ان رد المذهب قبل فهمه والاطلاع على كنهسه ومي (١) في عماية. فشمرت عن ساق الجد، في تحصيل ذلك العلم من الكتب، بمجود المطالعة من غير استعانة باستاذ، وأقبلت على ذلك في اوقات فراغي من التصنيف والتدريس في العلوم الشرعية، وانا ممنو (٢) بالتدريس والافادة لثلاث مائة نفر (٣) من الطلبة ببعداد. فأطلعني الله سبحانه [ وتعالى ] ، بمجود المطالعة في هذه الأوقات المختلسة ، على منتهى علومهم في أقل من سنتين. ثم لم أزل أواظب على التفكير فيه بعد فهمه قريباً من سنة ، أعاوده وأردده وأتفقد غوائله وأغواره ، حتى اطلعت على ما فيهمن خداع وتلبيس، وتحقيق وتخييل اطلاعاً لم أشك فيه .

فاسمع الآن حكايتهم وحكاية حاصل علومهم ، فاني رأيتهم أصنافاً ، ورأيت علومهم أقساماً ، وهم على كثرة أصنافهم يلزمهم وصمة (٤) الكفر والالحاد ، وان كان بين القدماء منهم والأقدمين وبين الأواخر منهم والأوائل ، تفاوت عظيم في البعد عن الحق والقرب منه .

<sup>(</sup>١) في (ط): زد ٠

<sup>(</sup>۲) ممنو: مبتلی ، وفي (د): ضمين ٠

<sup>(</sup>٣) في (ط): نفس ٠

<sup>(</sup>٤) في (ع): سمة ٠

### اصناف الفلاسفة وشمول وصمة الكفر كافتهم

أعلم: انهم ، على كثرة فراقهم واختلاف مذاهبهم ، ينقسمون إلى ثلاثـــة اقسام : الدهريون ، والطبيعيون ، والالهيون .

الصنف الاول: الدهريون: وهم طائفة من الأقدمين جحدوا الصانع المدبر، العالم القادر، وزعموا ان العالم لم يزل موجوداً كذلك بنفسه بلا صانع، ولم يزل الحيوان من النطفة، والنطفة من الحيوان (١)، كذلك كان، وكذلك يكون أبداً. وهؤلاء هم الزنادقة:

والصنف الثاني: الطبيعيون: وهم قوم أكثروا بجثهم عن عالم الطبيعية ، وعن عجائب الحيوان والنبات، وأكثروا الحوض في علم تشريح أعضاء الحيوان فوأوا فيها من عجائب صنع الله تعالى وبدائع حكمته ، ما اضطروا (٢) معه إلى

<sup>(</sup>١) في (د): ولم يزل الحيوان من نطفة والنطفة من حيوان ٠

<sup>(</sup>٢) في (ع): فاضطروا ٠

الاعتراف بفاطر (١) حكيم، مطلع على غايات الامور (٢) ومقاصدها. ولا يطالع التشريح وعجائب منافع الاعضاء مطالع، الا ويحصل له هذا العلم الضروري بكمال تدبير الباني لبنية الحيوان، لا سيا بنية الانسان. إلا ان هؤلاء لكثرة بحثهم عن الطبيعة، ظهر عندهم، لاعتدال المزاج تأثير عظيم في قوام قوى الحيوان به. فظنوا ان القوة العاقلة من الانسان تابعة لمزاجه أيضا، وانها تبطل ببطلان مزاجه فتنعدم (٣) ثم إذا انعدمت، فلا يعقل اعادة المعدوم كها زعموا. فذهبوا (إلى) ان النفس تموت ولا تعرود، فجعدوا الآخرة، وانكروا الجنة والنار [ والحشر والنشر]، في والقيامة والحساب، فلم يبق عندهم للطاعة ثواب، ولا للمعصية عقاب؛ فانحل عنهم اللجام، وانهمكوا في الشهوات انهاك الانعام.

وهؤلاء أيضاً زنادقة : لأن أصل الايمان : هو الايمان بالله واليوم الآخر ، وهؤلاء جحدوا اليوم الآخر ، وإن آمنوا بالله وصفاته .

الصنف الثالث: الالهيون: وهم المتأخرون منهم [ مثل ]: سقراط. وهو أستاذ افلاطون وافلاطون استاذ أرسطاطالس،

<sup>(</sup>١) في (ع): بقادر ٠

<sup>(</sup>٢) في ( د ) : العلوم ٠

<sup>(</sup>٣) في (ط،ع): فينعدم

وأرسطاطاليس هو الذي رتب لهم المنطق ، وهذ"ب [لهم] العلوم ، وحور لهم ما لم يكن محوراً (١) من قبل ، وانضج لهم ما كان فجاً من علومهم ، وهم بجملتهم ردوا على الصنفين الاولين من الدهرية والطبيعية ، وأوردوا في الكشف عن فضائحهم ما أغنوا به غيرهم . « وكفى الله المؤمنين القتال (٢) » بتقاتلهم . ثم رد أرسطاطاليس على افلاطون وسقراط ، ومن كان قبلهم من الالهين ، رداً لم يقصر فيه حتى تبرأ عن جميعهم ، الا انه استبقى أيضاً من رذائل كفرهم وبدعتهم بقايا لم يوفق للنزوع عنها (٣) ، فوجب تكفيرهم وتكفير وتكفير شيعتهم (٤) من المتفلسفة الإسلاميين ، كابن سينا (٥)

<sup>(</sup>١) في (ع) و (د) : وخمر لهم ما لم يكن مخمرا ٠

<sup>(</sup>٢) قرآن كريم سورة « الاحزاب » الاية ٢٥

<sup>(</sup>٣) في (ع) : منها ٠

<sup>(</sup>٤) في (ع) و (د) : متبعيهم ·

<sup>(</sup>ه) ابن سينا ( ٣٧٠ ـ ٤٢٨ ه ) ويسميه الفرنج فيلسوف عربي ، تقرب فلسفته من فلسفة ارسطو وربما كانيت مشتملة ايضا على كثير من الاصول الافلاطونية • كان فيلسوفا عظيما وطبيبا حاذقا وكتابي « القانون » بقي قانون اوربا الطبي قرونا عديدة ، وله غيره من الكتة الشهيرة كتابا « النجاة » و « الشافاء » •

راجع : جميل صليبا :

<sup>«</sup> من افلاطون الى ابن سينا » مكتب النشر العربي بدمشق و « ابن سينا : درس تحليل منتخبات » مكتب النشر العربي بدمشق •

والفارابي (١) وغيرهما (٢) . على انه لم يقم بنقل علم أرسطاطاليس أحد من متفلسفة الاسلاميين كقيام هذين الرجلين . وما نقله غيرهما (٣) ليس يخاو عن تخييط وتخليط يتشوش فيه قلب المطالع حتى لا يفهم ؛ وما لا يفهم كيف يرد أو يقبل ؟ ومجموع ما صح عندنا من فلسفة أرسطاطاليس ، مجسب نقل هذين الرجلين ، ينحصر في ثلاثة أقسام :

١ ـ قسم يجب التفكير به ؟

٢ ـ وقسم يجب التبديع به ؟

٣ ـ وقسم لا يجب إنكاره أصلًا، فلنفصله.

(۱) الفارابي ( ۲۲۰ ـ ۳۳۹ ه ) احد اعلام الفلسفة الاسلامية ، فارسي الاصل ، رحل في صباه الى بغداد ، ثم التحق بحاشية سيف الدولة وبقي عنده الى ان مات وكان له فضل عظيم على فلسفة ارسطو ، فقد اكب على نقلها للعربية ، وسمي لذلك بالمعلم الثاني ، لان ارسطو معروف باسم المعلم الاول ، وقد بلغتنا كتب ارسطو منقولة الى اللغات الاوربية القديمة والحديثة على النمط الذي اختاره الفارابي ، وقد كان فوق هذا كله موسيقيا بارعا ، والمشهور انه هو الذي اخترع الالة المعروفة «بالقانون» وقد عرض الفارابي في قسم من مؤلفاته فلسفته الخاصة ، ولكن لم يصلنا من تلك المؤلفات الا القليل ، وقد نشر ( ديترشي لم يصلنا من تلك المؤلفات الا القليل ، وقد نشر ( ديترشي المنات فلسفية للفارابي ...

( Alfarabi's Philosophische Abhandlungen والظاهر من فلسفة الخاصة انه جسمع بين فلسفة ارسطو

والفاهد من من من المعاملة الله المعاملة المعاهد المحديثة بمهارة فائقة ودقة تاملة المحديثة بمهارة فائقة ودقة تاملة المحديثة المحدي

<sup>(</sup>۲) في (ط،د) :وامثالهم

<sup>(</sup>٣) في (ط) : غيرهم ٠

### اقسام علوم

اعلم: أن علومهم بالنسبة إلى الغرض الذي تطلبه ستة أقسام: رياضية ، ومنطقية ، وإلهية ، وطبيعية ، وسياسية وخلقية.

ر \_ أما الرياضية : فتتعلق بعلم الحساب والهندسة وعلم هيئة العالم ، وليس يتعلق شيء منها (١) بالأمور الدينية نفياً وإثباتاً ، بل هي أمور برهانية لا سبيل إلى مجاحدتها بعد فهمها ومعرفتها . وقد تولدت منها آفتان :

احداهما ان من ينظر فيها يتعجب (٢) من دقائقها ومن ظهور براهينها ، فيحسن بسبب ذلك اعتقاده في الفلاسفة ، ويحسب (٣) أن جميع علومهم في الوضوح [ وفي ] وثاقة البرهان كهذا العلم . ثم يكون قد سمع من كفرهم وتعطيلهم ونهاونهم بالشرع ما تداولته الألسنة (٤) فيكفر بالتقليد المحض

<sup>(</sup>۱) في (ط) و (د) : منه شيء ·

<sup>(</sup>٢) في (ع): الأولى من ينظَّر فيها يتعجب ٠

<sup>(</sup>٣) في (ط) : فبحسب ٠

<sup>(</sup>٤) في (ع،د) : ما تناولته الالسن ٠

ويقول لو كان الدين حقاً لما اختفى على هؤلاء مع تدقيقهم في هذا العلم! فاذا عرف بالتسامع كفرهم وجعدهم، استدل (١) على أن الحق هو الجهد والانكار للدين . وكم رأيت من يضل (٢) عن الحق بهذا العذر (٣) ولا مستند له سواه! وإذا قيل له: الحاذق في صناعة واحدة ليس يلزم أن يكون حاذقاً في كل صناعة ، فلا يلزم ان يكون الحاذق في الفقه والكلام حاذقاً في الطب (٤) ، ولا أن يكون الجاهل بالعقليات جاهلا بالنحو ، بل لكل صناعة أهل بلغوا فيها [ رتبة ] البراعة والسبق ، وإن كان الحق والجهل (قد ) يلزمهم في غيرها . فكلام الأوائل في الرياضيات برهاني ، وفي الالهيات تخميني ؛ فكلام الأوائل في الرياضيات برهاني ، وفي الالهيات تخميني ؛ فكلام الأوائل في الرياضيات برهاني ، وفي الالهيات تخميني ؛ هذا الذي ألحد (٥) بالتقليد ، ولم يقع منه موقع القبول ، بل يحمله غلبة الهوى ، والشهوة الباطلة (٦) ، وحب التكايس على ان يصر على تحسين الظن بهم في العلوم كلها .

فهذه آفة عظیمة لأجلها بجب زجر كل من بخوض في تلك العلوم ، فانها وإن لم تتعلق بأمر الدين ، ولكن لـما

<sup>(</sup>١) في (ط،ع) : فيستدل

<sup>(</sup>Y) في (ط،ع) : القدر ·

<sup>ُ (</sup>٣) في (ع) : ممن ضل ٠

<sup>(</sup>٤) في (د): الحاذق في الطب والكلام حاذقا في الفقه والمنطق •

<sup>(</sup>ه) في (طنع): اتخذ

<sup>(</sup>٦) في (ط،ع): شهوة البطالة ٠

كانت من مبادىء علومهم سرى (١) اليه شرهم وشؤمهم ، فقل من يخوض فيها إلا وينخلع من الدين وينحل عن رأسه المالتقوى.

الآفة الثانية: نشأت من صديق للاسلام جاهل ، ظن أن الدين ينبغي أن ينصر بانكار كل علم منسوب اليهم: فأنكو جميع علومهم وادعى جهلهم فيها حتى أنكو قولهم في الكسوف والحسوف ، وزعم ان ما قالوه على خلاف الشرع فلما قرع ذلك سمع (٢) من عرف ذلك بالبرهان القاطع ، لم يشك في برهانه ، ولكن أعتقد أن الاسلام مبني على الجهل وإنكار البرهان القاطع ، فازداد (٣) للفلسفة حبا وللاسلام بغضاً . ولقد عظم على الدين جناية من ظن أن الاسلام ينصر بانكار هذه العلوم ، وليس في الشرع تعرض لهذه العلوم بالنفي والاثبات ، ولا في هذه العلوم تعرض للامور من آيات الله (تعالى) لا ينخسفان لموت أحد ولا لحياته ، فاذا رأيتم من آيات الله (تعالى) لا ينخسفان لموت أحد ولا لحياته ، فاذا رأيتم ذلك فافزعوا إلى ذكر الله (تعالى وإلى الصلاة) » (٥) ،

<sup>(</sup>١) في (ط، ع) : يسري

<sup>(</sup>٢) في (ع) : يسمع ٠

<sup>(</sup>٣) غي (ع) : فيزداد ٠

<sup>(</sup>٤) في (ط،ع) : عليه السلام ٠

<sup>(°)</sup> ورد هــذا الحديث في الجامــع الصغير بالنص التالي: « ان الشمس والقمر لا ينكسفان لموت احد ولا لحياته ، ولكنهما آيتان من آيات الله يخوف بهما عباده فاذا رايتم ذلك فصلوا وادعوا حتى ينكشف ما بكم ٠»

وليس في هـذا ما يوجب انكـار علم الحساب المعرف عسير (١) الشمس والقمر واجتماعها او مقابلتهما على وجـه مخصوص. أما قوله (عليه السلام): «لكن الله إذا تجلى لشيء خضع له » فليس توجد هذه الزيادة في الصحيح (٢) أصـلا. فهذا حكم (٣) الرياضيات وآفتها.

واما المنطقيات: فلا يتعلق شيء منها بالدين نفياً وإثباتاً ، بل هي النظر في طرق (٤) الأدلة (٥) والمقاييس (٦) وشروط مقدمات البرهان (٧) وكيفية تركيبها ، وشروط الحد الصحيح وكيفية ترتيبه (٨) . وأن العلم اما تصور (٩) وسبيل معرفته

<sup>(</sup>١) في (د) :لسير ٠

<sup>(</sup>٢) في (ط،ع): المنحاح ٠

<sup>(</sup>٣) ني (ع) : حکمـة ٠

<sup>(</sup>٤) في (ط) : بل هو النظر في طرفي ٠

<sup>(</sup>٥) الدليل في الاصلاح : هو الذي يلزم من العلم به العلم بشيء الخسر .

<sup>(</sup>٦) القياس : قول مؤلف من قضايا اذا سلمت لزم عنها لذاتها قول الخصر ٠

 <sup>(</sup>۷) البرهان هو القياس المؤلف من اليقينيات •

<sup>(</sup>۸) في (ع) : ترتيبها ، وفي (د) : تركيبها ٠

<sup>(</sup>٩) المتصور هو ادراك الماهية بدون ان يحكم عليها بنفي او اثبات٠

الفلاسفة »، وما عداها بما يجب المخالفة فيها ، فعند التأمل يتبين انها مندرجة تحتها ، وأصل جملتها ان تعلم ان الطبيعة مسخرة لله تعالى ، لا تعمل بنفسها ، بل هي مستعملة من جهة فاطرها . والشمس (١) والقمر والنجوم والطبائع مسخرات بأمره لا فعل لشيء منها بذاته عن ذاته ؟

¿ ـ وأما الالهيات ففيها اكثر اغاليطهم ، فها قدروا على الوفاء بالبرهان (٢) على ما شرطوه في المنطق ، ولذلك كثر الاختلاف بينهم فيها (٣) ولقد قرب مذهب أرسطاطاليس (٤) فيها من مذاهب الاسلاميين ، على ما نقله الفارابي وابن سينا ، ولكن مجموع ما غلطوا فيه يرجع الى عشرين أصلك ، يجب تكفيرهم في ثلاثة منها ، وتبديعهم في سبعة عشر . ولابطال مدهبهم في هذه المسائل العشرين ، صنقنا (٥) كتاب «التهافت» أما المسائل الثلاث ، فقد خالفوا فيها كافة الاسلاميين (١) وذلك في قولهم :

١ - إن الأجساد لا تحشر ، وانما المشاب والمعاقب هي الأرواح المجردة ، ( والمثوبات ) والعقوبات روحانية لا

<sup>(</sup>۱) في (د) : فالشمس ·

<sup>(</sup>۲) في (ط،ع): بالبراهين

<sup>(</sup>٣) في (ع) : فيسه ٠

<sup>(</sup>٤) في (ع) و (د) : ولقد قرب ارسطاطالیس مذهبه  $\cdot$ 

<sup>(°)</sup> في (د) : صنفت ·

<sup>(</sup>١) في (ط،ع): السلمين -

الغزالي ...... ۱۰۷

جسمانية ؟

ولقد صدقوا في إثبات الروحانية: فإنها ثابتة (١) أيضاً ، ولكن كنبوا في انكار الجسمانية ، وكفروا بالشريعـــة فيا نطقوا به ؛

٢ - ومن ذلك قولهم: « إن الله تعالى يعلم الكليات دون الجزئيات » ؛ وهذا (٢) أيضاً كفر صريح، بل الحق أنه: « لا يغرب عنه مثقال ذرة في السموات ولا في الأرض (٣) ».

٣ ــ ومن ذلك قولهم بقدم العالم وأزليته ، فلم (٤) يذهب أحد من المسلمين إلى شيء من هذه المسائل.

وأما ما وراء ذلك من نفيهم الصفات ، وقولهم انه عالم (٥) بالذات ، لا يعلم زائد (على الذات ) وما يجري مجراه ، فمذهبهم فيها قريب من مذهب المعتزلة (٦) ولا يجب

......

<sup>(</sup>١) في (ط،ع) : كائنة ٠

<sup>(</sup>۲) في (ع) و (د) : فهـو ·

<sup>(</sup>٣) قرآن كريم سورة « سبأ » الاية ٣

<sup>(</sup>ع) في (د) : ولم ٠

<sup>(</sup>٥) في (ط،ع) : عليم ٠

<sup>(</sup>٦) المعتزلة من اعظم الفرق الاسلامية التي تركت اثرا جليلا واضحا في حياة المسلمين العقلية • ذكروا في تاريخ نشأتها ان واصلا بن عطاء كان يجلس الى الحسن البصري • وكان من جملة ما اختلف فيه الخوارج والجماعة ، ان الخوارج قالوا بتكفير مرتكب الكبائر ، وقالت الجماعة بانه مؤمن ، الا انه فاسق • ولم يكن بد من ان يشترك واصل في ذلك • فكان ذلك بخروجه

#### تكفير المعتزلة بمثل ذلك. وقد ذكرنا في كتاب « فيصــل

.....

= عن الفريقين وقوله: « ان الفاسق من هذه الامة لا مؤمن ولا كافر ، بل له منزلة بين المنزلتين · » فطرده الحسن من مجلسه، فاعتزل عنه وجلس اليه عمرو بن عبيد، فقيل لهما ولاتباعهما: « معتزلون » ·

هذا هو الرأي المشهور في ظهور هذه الفرقة، وهناك آراء اخرى تجدها في الكتب التي بحثت عن الفرق الاسلامية ، وتجدها في فجر الاسلام ، ص ٣٤٤ ط ١

وتتلخص تعاليم المعتزلة في الاصول الاتية:

ا \_ القول بالمنزلة بين المنزلتين ، اي ان اي مرتكب الكبيرة ليس بكافر ولا مؤمن ، لكنه فاسق ، والفاسق يستحق النار مفسقه .

٢ ـ القول بالقدر وان الله لا يخلق افعال الناس وانها ههم الذين يخلقون اعمالهم ، وانهم من اجل ذلك يثابون او يعاقبون ولهذا وحده يستحق ان يوصف الله بالعدل .

٣ ــ القول بالتوحيد ، فنفوا ان يكون لله تعالى صفات ازلية من علم وقدرة وحياة وسمع وبصر غير ذاته ، بل الله عالم وقادر وحي وسميع وبصير بذاته ، وليست هناك صفات زائدة على ذاته · والقول بوجود صفات قديمة قول بالتعدد ولا كثرة في ذاته البتة ، وهذا ما اشار اليه الغزالي ·

٤ ـ قولهم بسلطة العقل وقدرته على معرفة الحسن والقبيح ، ولو لم يرد بهما شرع ، والشرع لم يجعل الشيء حسنا بأمره به ، ولا القبيح قبيحا بنهيه عنه ، بل الشرع انما امر بالشيء الحسن ونهى عن الاخر لقبحه .

هذا من حيث العقائد ، الا اننا نجدهم ـ مـن نـاحية اخرى ـ تعرضوا للامور السياسية التي سبقت عصرهم فاباحوا لانفسهم تشريح الصحابة ونقدهم والحكم على اعمالهم وحروبهم وكان المعتزلة اسرع الفرق للاستفادة من الفلسفة اليونانيــة وصبغها صبغة اسلامية ، والاستعانة بها على نظرياتهم وجدلهم وهم الذين خلقوا علم الكلام في الاسلام ، وهم اول من تسلح

التفرقة بين الاسلام والزندقة » ما يتبين به (١) فساد رأي من يتسارع الى التكفير في كل ما يخالف مذهبه .

و الما السياسيات فجميع (٢) كلامهم فيها يرجع الى الحكم المصلحية المتعلقة بالأمور الدنيوية (والايالة) السلطانية ، والما أخذوها من كتب الله المنزلة على الأنبياء ، ومن الحكم المأثورة عن سلف الانبياء (٣) ؛

٢ - وأما الخلقية: فجميع كلامهم (فيها) يرجع الى حصر صفات النفس وأخلاقها، وذكر اجناسها وأنواعها وكيفية معالجتها ومجاهدتها، وانما أخذوها من كلام الصوفية، وهم المتألهون المواظبون على ذكر الله تعالى، وعلى مخالفة الهوى وسلوك الطريق الى الله تعالى بالاعراض عن ملاذ الدنيا. وقد انكشف لهم في مجاهدتهم (٤) من أخلاق الناس وعيوبها، وآفات أعمالها ما صرحوا بها، فأخذها الفلاسفة ومزجوها بكلامهم توسلا بالتجمل بها الى ترويج باطلهم. ولقد كان في عصرهم،

من المسلمين بسلاح خصومهم في الدين • وقد لعب المعتزلة في ايام المأمون والمعتصم دورا هاما ، اذ كان مذهبهم هو الرسمي ، وقد حملوا الناس على الاخذ بفكرة خلق القرآن •

<sup>(</sup> راجع « تاريخ الجهمية والمعتزلة » للقاسمي )

<sup>(</sup>١) في (ط،ع) : فيـه ٠

<sup>(</sup>٢) في (ع) : فمجموع ٠

<sup>(</sup>٣) في (د): الانبياء عليهم السلام •

<sup>(</sup>٤) في (ع) و (د) : حالاتهم .

بل في كل عصر جماعة من المتألهين ، لا يخلي الله [ سبحانه ] العالم عنهم ، فانهم أوتاد الأرض ، ببركاتهم تنزل الرحمة على أهل الأرض كما ورد في الخبر حيث قال ( صلى الله عليه وسلم ) : « بهم تمطرون وبهم ترزقون ومنهم كان أصحاب الكهف (١) » . وكانوا في سالف الأزمنة ، على ما نطق ، به القرآن ، فتولد من مزجهم كلام النبوة وكلام الصوفية بكتبهم القرآن : آفة في حق القابل ، وآفة في حق الراد :

الما الآفة التي في حق الراد (٢) فعظيمة : إذ ظنت طائفة من الضعفاء أن ذلك الكلام إذا كان مدو"ناً في كتبهم، وبمزوجاً بباطلهم ، ينبغي أن يهجر ولا يذكر بل ينكر على [كل] من يذكره إذ لم يسمعوه أولاً إلا منهم ، فسبق إلى عقولهم الضعيفة انه باطل ، لأن قائله مبطل ، كالذي يسمع من النصراني قول : « لا إله إلا الله ، عيسى رسول الله » فينكره ويقول : « هذا كلام النصارى » ؛ ولا يتوقف ريثا يتأمل أن النصراني كافر باعتبار هذا القول ، أو باعتبار انكاره نبوة محمد عليه الصلاة والسلام! ؟ فإن لم يكن كافراً الا باعتبار انكاره ، وينبغي أن يخالف في غير ما هو به كافر مما هو حق في نفسه ، ينبغي أن يخالف في غير ما هو به كافر مما هو حق في نفسه ،

<sup>(</sup>۱) لم نعثر في كتب الحديث الشهيرة على هذا الحديث ولكسن وجدنا في الجزء الثالث ص ٢٠٧ من البخاري ما يقرب من معناه ، أذ قال عليه السللم: « هلل تنصرون وترزقون الا بضعفائكم ؟ » •

<sup>(</sup>Y) في (ع) و (د) : اما آفته في جق من رده ·

وإن كان ايضاً حقاً عنده . وهذه عادة ضعفاء العقول ، يعرفون الحق بالرجال ، لا الرجال بالحق . والعاقل يقتدي بسيد العقلاء علي رضي الله عنه (١) ، حيث قال : « لا تعرف الحق بالرجال ( بل ) اعرف الحق تعرف أهله » و ( العارف ) العاقل يعرف الحق ، ثم ينظر في نفس القول : فان كان حقماً ؛ قبله سواء كان قائله مبطلاً أو محقاً ؛ بل ربا يحرص على انتزاع الحق من أقاويل (٢) أهل الضلال ، عالماً بأن معدن الذهب الرغام . ولا بأس على الصراف إن أدخل يده في كيس القلب (٣) ، وانتزع الابريز الحالص من الزيف والبرج (٤) ، مها كان واثقاً ببصيرته ؛ وانما يزجر عن معاملة القلاب القروي ، دون واثقاً ببصيرته ؛ وانما يزجر عن معاملة القلاب القروي ، دون الصير في ( البصير ) ؛ ويمنع من ساحل البحسر الأخرق ، دون السباح الحاذق ؛ ويصد عن مس الحية الصبي دون المعزم (٥) البارع .

ولعمري! لما غلب على اكثر الحلق ظنهم بأنفسهم الحذاقة

<sup>(</sup>١) في (ط) : والعاقل ( بقول امير المؤمنين ) علي ( بن ابي طالب ) رضي الله عنه ٠

<sup>(</sup>٢) في (ط،د) : من تضاعيف كلام ٠

<sup>(</sup>٣) القلاب: هو الرجل الذي تكون منه السقطة فيتداركها بأن يقلبها عن جهتها ويصرفها الى غير معناها • هذا هو المعنى الاصلي لهذه اللفظة • والظاهر هنا أن الغزالي يريد بها مزيفي النقود كما هو الراجح من السياق •

<sup>(</sup>٤) في (ط) : التبهرج ٠

<sup>(</sup>٥) المعزم: الراقي ، اي الذي يقرأ الرقي •

والبراعة وكمال العقل ( وتمام الآلة ) في تمييز الحق عن ( الباطل و والهدى عن الضلالة ) وجب حسم الباب (١) في زجر الكافة عن مطالعة كتب أهل الضلال (٢) ما أمكن ؛ اذ لا يسلمون عن الآفة الثانية التي سنذكرها ( أصلك ) ، وان سلموا عن ( هذه ) الآفة التي ذكرناها .

ولقد اعترض على بعض الكلمات المبثوثة في تصانيفنا في السرار علوم الدين ، طائفة من الذين لم تستحكم في العلوم سرائرهم ، ولم تنفتح الى اقصى غايات الملذاهب بصائرهم ، وزعمت ان تلك الكلمات من كلام الأوائل ، مع ان بعضها (٣) من مولدات الحواطر ، ولا يبعد أن يقع الحافر على الحافر ، ولا يبعد أن يقع الحافر على الحافر ، وبعضها يوجد في الكتب الشرعية ، واكثرها موجود معناه في كتبهم ، فاذا كان كتب الصوفية . وهب انها لم توجد الا في كتبهم ، فاذا كان ذلك الكلام معقولاً في نفسه ، مؤيداً بالبرهان ولم يكن على خالفة الكتاب والسنة ، فلم ينبغي ان يهجر ويترك (٤) ! فلو فتحنا هذا الباب ، وتطرقنا الى ان يهجر كل حق سبق اليه خاطر مبطل ، للزمنا أن نهجر كشيراً من الحق ، ولزمنا أن خهجر جملة (٥) آيات من آيات القرآن وأخبار الرسول وحكايات

<sup>(</sup>١) في (ط) : المادة ٠

<sup>(</sup>٢) في (ط) : الضلالة ٠

<sup>(</sup>٣) ستقط من (د) · (٤) في (ع) : ينكر · (٥) في (د) : جملة من آيات القرآن ·

السلف، وكلمات الحكماء والصوفية لأن صاحب كتاب « الحوان الصفا » (١) أوردها في كتابه مستشهداً بها ومستدرجاً قلوب الحمقى بواسطتها الى باطله، ويتداعى ذلك الى أن يستخرج المبطلون الحق من أيدينا بابداعنا اياه كتبهم (١) . واقد درجات العالم: أن يتميز عن العامي الغمر (١) .

فلا يعاف العسل، وإن وجده في محجمة الحجام، ويتحقق

(۱) اخوان الصفاء وخلان الوفاء: جمعية سرية تألفت في منتصف القرن الرابع في البصرة وعرف لها فرع في بغداد وشيات في وقت كانت كلمة فيلسوف تساوي بمفهومها معنى زندييق مأرق وتستر اصحابها ما امكنهم التستر لنشر آرائهم واذاعة معتقداتهم بين الناس وفا على حياتهم من ان يصيبها سهم اعدائهم واساس مذهب هذه الجماعة: « ان الشريعة الاسلامية تدنست بالجهالات واختلطت بالضلالات ولا سبيل الى غسلها وتطهيرها الا بالفلسفة والنها حاوية للحكمة الاعتقادية والمطحة الاجتهادية وانه متى انتظمت الفلسفة اليونانية والشريعة الموسوعة فلسفية علمية صاغها اصحابها في قالب ادبي بديع وهي اثنتان وخمسون رسالة و تطرق اصحابها لذكر جميع والعليق في المعارف الطبيعية والرياضية والفلسفية والالهية والعقلية في كل هذه الرسائل والالخيرة وهي الرسالة الجامعة فقد اجملوا خلاصة فلسفتهم فيها والعقلية في كل هذه الرسائل والالهية والالهية والعقلية في كل هذه الرسائل والالشيمة فيها والمعامة فقد اجملوا خلاصة فلسفتهم فيها والمعمة فقد اجملوا خلاصة فلسفتهم فيها والمعقد فيها والمعلود فليها في قالم والمعلود فلالمهنة فقد اجملوا خلاصة فلسفتهم فيها والمعلود فليها في قالم والمعلود فليه فيها والمعلود فلي المنابة فقد اجملوا خلاصة فليما فيها والمعلود فليه فيها والمعلود فليسفية فلي فيها والمعتود فليها في قالم والمعلود فليها في قالم والمعلود فلي المعلود فليه فيها والمعتود فليها في قالم والمعلود فليها فيها والمعتود فليها والمعتود فلي والمعتود فليها والمعتود فليها والمعتود فليها والمعتود فليع والمعتود فليها والمعتود فليها والمعتود فليها والمعتود فلي والمعتود فلي والمعتود فليها والمعتود فلي والمعتود فلي والمعتود فلي والمعتود فلي والمعتود فلي المعتود والمعتود والمعتود والمعتود فلي والمعتود والمعت

طبعت هذه الرسائل للمرة الاولى في الهند ١٨١٢ م ثم طبع المستشرق الالمساني ديتريشي خلاصة عنها سنة ١٨٨٦ م في برلين ، وفي سنة ١٩٢٨ م ظهرت لها طبعة تامة في مصر ، اما الرسالة الجامعة فقد حققها الدكتور جميل صليبا ونشرها المجمع العلمي العربي بدمشق سنة ١٩٤٨ .

<sup>(</sup>٢) في (ع) : اياها كتبهم · (٣) الغمر : الجاهل ·

أن المحجمة لا تغير ذات العسل ، فان نفرة الطبع عنه مبنية على جهل عامي منشؤه أن المحجمة ، الما صنعت للدم المستقدر ، في طبخ أن الدم مستقدر لكونه في المحجمة ، ولا يدري ان مستقدر لصفة في ذاته ، فاذا عدمت (هذه) الصفة في العسل ، فكونه في ظرفه لا يكسبه تلك الصفة ، فلا ينبغي أن يوجب له الاستقدار ، وهذا وهم باطل ، وهو غالب على اكثر الحلق . فاذا (١) نسبت الكلام واسندته الى قائل حسن فيه اعتقادهم ، قبلوه وان كان باطلا ؛ وان اسندته الى من ساء فيه اعتقادهم ردوه وان كان حقاً . فأبداً يعرفون الحق بالرجال ولا يعرفون الرجال بالحق ، وهو غاية الضلال ! هذه بالرجال ولا يعرفون الرجال بالحق ، وهو غاية الضلال ! هذه المذه الرد .

٢ ـ والآفة الثانية آفة القبول: فان من نظر في كتبهم «كاخوان الصفا» وغيره، فرأى ما مزجوه بكلامهم من الحكم النبوية، والكلمات الصوفية، ربما استحسنها وقبلها، وحسن اعتقاده فيها، فيسارع الى قبول باطلهم الممزوج به لحسن ظن حصل فيما (٢) رآه واستحسنه، وذلك نوع استدراج الى الباطل.

ولأجل هذه الآفة يجب الزجر عن مطالعة كتبهم لما فيها

<sup>(</sup>۱) في (ط،ع): فمهما ٠

<sup>(</sup>٢) في (د): لحسن ظنه مما رآء واستحسنه ٠

من الغدر (١) والخطر . وكما يجب صون من لا يحسن الساحة عن مزالق الشطوط ، يجب صون الخلق عن مطالعة تلك الكتب. وكما يجب صون الصبيان عن مس الحيات، يجب صون الأسماع عن تختلط (٢) تلك الكلمات ؛ وكما يجب على المعزم أن لا يمس الحية بين يدي ولده الطفل ، أذا علم أنه سيقتدي به ويظن انه مثله ، بل يجب عليه ان يحذره أمنه ]، بأن يحذر هو [ في ] نفسه [ ولا يمسها ] بين يديـه ، فكذلك يجب على العالم الراسخ مثله . وكما ان المعزم الحاذق اذا اخذ الحية وميز بين الترياق والسم، واستخرج منها (٣) الترياق وإبطل السم ، فليس له أن يشح بالترياق على المحتاج الـــه . . وكذا الصواف الناقد البصير اذا ادخل بده في كس القلاب، واخرج منه الابريز الحالص ، واطرح (٤) الزيف والبهرج ، فليس له أن يشم بالجيد المرضي على من يحتاج اليه ؛ فكذلك العالم. وكما أن المحتاج إلى الترياق، أذا أشمأزت نفسه منه، حيث علم انه مستخرج من الحية التي هي موكز السم [وجب تعريفه ] ، والفقير المضطو الى المال ، اذا نفو عن قبول الذهب المستخرج من كيس القلاب ، وجب تنبيهه على ان نفرتـــه

••••••••••••••

<sup>(</sup>١) في (ط) : الغرور ٠

<sup>(</sup>٢) في (د) : تخليط ٠

<sup>(</sup>٣) في (ط،ع) : فاستخرج منه ٠

<sup>(</sup>٤) في (ط) : واخرج ، وفي (د) : طرح ·

جهل محض ، هو سبب حرمانه الفائدة التي هي مطلبه ، وتحتم تعريفه ان قرب الجوار بين الزيف والجيد لا يجعل الجيد زيفاً ، كما لا يجعل الزيت جيداً ، فكذلك قرب الجوار بين الحق والباطل ، لا يجعل الحق باطلا ، كما لا يجعل الباطل حقاً .

فهذا (مقدار) (۱) ما اردنا ذكره من آفة الفلسفـــة وغائلتها.

**\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*** 

<sup>(</sup>١) ستط من (١)

الغزالي ...... ١١٧

## → مذهب التعليم (١) وعائلته

ثم اني لما فرغت من علم الفلسفة وتحصيله وتفهمه وتزييف ما يزيف منه ، علمت ان ذلك أيضًا غير واف بكمال الغرض ، وان العقل ليس مستقلًا بالاحاطة بجميع المطالب ،

•••••

(۱) مذهب التعليم ، ويدعى الباطنية : وهو عقيدة احدى الفرق التي تنسبب نفسها الى اسماعيل بن جعفر الصادق ، ولذلك يسمون انفسهم « الاسماعيلية » · كان بدء ظهوره دينيا محضا فقسرر : « ان لكل ظاهر باطنا ، ولكل شرع تأويلا » · وقد عسسرف باسماء عديدة ، منها : القرامطة ، والمزدكية ، والملحدة · وقد خلط القدماء منهم كلامهم ببعض كلام الفلاسفة وصنفوا كتبهم على ذلك المنهاج · ومن جملة ما قالوا في الله تعالى : « انا لا نقول هو موجود ، ولا لا موجود ، ولا عالم ولا جاهل · · · » نقول هو موجود ، ولا لا منجما عن الملل والنحل للشهرستانى )

هذه بعض عقائدهم الدينية التي كانت منشأ هذه الفرقة ، الا انها بدأت بعد ذلك تأخذ صبغة سياسية ، واخصد اصحابها يتحدون الخلق بالامام المعصوم وقصد فطن نظام الملك الى ما يتهدد مركز الخلافة من جسراء هده التعاليم ، واخصها من الوجهة السياسية فكرة الامام المعصوم ، فرغب الى الغسزالي بالسرد عليهم ، وقد ذكر الغزالي ذلك ولسم يناقشهم في هذا الفصل الا في فكرة الامام المعصوم ،

( راجع زيادة الايضاح عن تاريخ هذه الفرقة : كتاب « الفرق بين الفرق » للبغدادي ص ٢٦٠ وما بعدها )

ولا كاشفاً للغطاء عن جميع المعضلات. وكان قد نبغت نابغة التعليمية ، وشاع بين الحلق تحدثهم (١) بمعرفة معنى الامور من جهة الإمام المعصوم القائم بالحق، فعن لي أن أبجث في مقالاتهم ، لأطلع على ما في كنانتهم (٢) . ثم اتفق ان ورد علي أمر جازم من حضرة الحلافة ، بتصنيف كتـــاب يكشف [ عن ] حقيقة مذهبهم . فلم يسعني مدافعته ، وصار ذلك مستحث إمن خارج ، ضميمة للساعث الأصلى من الباطن ، فابتدأت (٣) بطلب كتبهم وجمع مقالاتهم. وكان قد بلغني بعض كلماتهم المستحدثة التي ولدتها خواطر أهل العصر ، لا على المنهاج المعهود من سلفهم . فجمعت تلك الكلمات، (ورتبتها) (٤) ترتيباً محكماً مقارنا للتحقيق، واستوفت الجواب عنها ، حتى أنكر بعض أهل الحسق (مني ) مبالغتي في تقرير حجتهم ، فقال : « هذا سعي لهم، فانهم كانوا يعجزون عن نصرة منههم بمثل هذه الشبهات لولا تحققك لها، وترتبك إياها ». وهذا الانكار من وجه حقى ، فقد أنكر أحمد بن حنبل (٥) على الحارث

(۱) في (ع،د) : تحديهم ٠

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

<sup>(</sup>٢) في (طَّ،ع): كتبهم

<sup>(</sup>٣) في (ط،د) : فانتدبت

<sup>(</sup>٤) سقط من (د)

<sup>(°)</sup> احمد بن حنبل ( ١٦٤ – ٢٤١ هـ ) احد الائمة الاربعة ، عسرف بمعارضته للمعتزلة في قولهم بخلق القرآن فعذب ايام المأمون ٠

المحاسبي (رحمهما الله) تصنيفه في الرد على المعتزلة ؛ فقال الحارث: « الرد على البدعة فرض » فقال أحمد: « نعم، ولكن حكيت شبهتهم أولا ثم اجبت عنها ؛ فيم تأمن ان يطالع الشبهة من يعلق ذلك بفهمه ، ولا يلتفت إلى الجواب أو ينظر في الجواب ولا يفهم كنهه ؟ ».

وما ذكره احمد بن حنب ل حق ، ولكن في شبهة (لم تنتشر) (١) ولم تشتهر فأما اذا انتشرت ، فالجواب عنها واجب ولا يمكن الجواب [عنها] إلا بعد الحكاية . نعم ، ينبغي ان لا يتكلف لهم شبهة لم « يتكلفوها » (٢) ؛ ولم أتكلف أنا ذلك ، بل كنت قد سمعت تلك الشبهة من واحد من أصحابي المختلفين إلي ، بعد ان كان قد التحق بهم ، وانتحل مذهبهم ، وحكى انهم يضحكون على تصانيف المصنفين في الرد عليهم ، بأنهم لم يفهموا بعد حجتهم . ثم ذكر تلك الحجة وحكاها عنهم ، فلم أرض لنفسي ان يظن في الغفلة عن أصل حجتهم ، فلذلك اوردتها ، ولا ان يظن بي اني وان محتها - لم افهمها ، فلذلك قورتها .

والمقصود، اني قورت شبهتهم الى اقصى الامكان ثم اظهرت فسادها [ بغاية البرهان ] .

والحاصل : أنه لا حاصل عند هؤلاء ولا طائل لكلامهم .

••••••••••••••••••

<sup>(1)</sup> mad at (1)

<sup>(</sup>۲) في (ط،ع) : لم يتكلف ايرادها -

ولولا سوء نصرة الصديق الجاهل ، لما انتهت تلك البدعة \_ مع ضعفها \_ الى هذه الدرجية ، واكن شدة التعصب دعت الذابين عن الحقُّ الى تطويل النزاع معهم في مقدمات كلامهم ، والى مجاحدتهم في كل ما نطقوا به ، فجاحدوهم في دعواهم : « الحاجة إلى التعليم والمعلم . » ، وفي دعواهم أنـــه : « لا يصلح كل معلم، بل لا بد من معلم معصوم. » وظهرت حجتهم في اظهار الحاجة الى التعليم والمعلم، وضعف قول المنكرين في مقابلته ، فاعتز بذلك جماعة وظنوا أن ذلك من قوة مذهبهم وضعف مذهب المخالفين لهم، ولم يفهموا أن ذلك لضعف ناصر الحق وجهله بطريقه بج بــل الصواب الاعتراف بالحاجة الى المعلم (١) ، وانه لا بد وأن يكون ( المعلم ) معصوماً ، ولكن معلمنا المعصوم (هو) محمـــد عليه فإذا قالوا: «هــو ميت» فنقول: «ومعلمكم غائب.»، فإذا قالوا: «معلمنا قد علم الدعاة وبثهم في البُلاد، وهو ينتظر مراجعتهم إن اختلفوا أو اشكل عليهم مشكل. » فنقول: « ومعلمنا قد علم الدعاة وبثهم في البلاد واكمل التعليم اذ قال الله تعالى : « اليوم اكملت لكم دينكم [ واتمت عليكم نعمتي ] (٢) ». وبعد كمال التعليم لا أيضر موت المعلم كما لا يضر غيبته .

•••••

<sup>(</sup>١) في (د) : التعلم ٠

<sup>(</sup>Y) سورة « المائدة » الاية ع

فبقي قولهم: «كيف تحكمون في ما لم تسمعوه؟ أم بالاجتهاد والرأي وهو مظنة الحلاف؟» فتقول: نفعل ما فعله معاذ (١) أذ بعثه وسول الله عليه السلام الى اليمن: أن نحكم بالنص عند وجود النص، وبالاجتهاد عند عدمه. (بل) كما يفعله دعاتهم إذا بعدوا عن الإمام الى اقاصي البلاد (٢)، أذ لا يمكنه أن يحكم بالنص (٣)، فأن النصوص المتناهية لا تستوعب الوقائع الغير المتناهية، ولا يمكنه الرجوع في كل واقعة الى بلدة الإمام، والى أن يقطع بالرجوع. فمن أشكلت عليه القبلة ليس له طويق الا أن بالرجوع. فمن أشكلت عليه القبلة ليس له طويق الا أن يصلي بالاجنهاد، أذ لو سافر إلى بلدة الإمام لمعرفة القبلة، فيفوت وقت الصلاة. فإذن، جازت الصلاة الى غير القبلة بناء على الظن. ويقال: «أن المخطى» في الاجتهاد له أجر واحد وللمصيب أجران» فكذلك في جميع المجتهاد له أجر وكذلك أمر صرف الزكاة الى الفقير، فربما يظنه فقيراً

<sup>(</sup>۱) معاذ بن جبل: (۱۷ ق٠ه – ۱۷ هـ) يشير الغزالي الى الحوار الذي دار بينه وبين النبي عليه السلام قبل ان يبعثه الى السي اليمن قاضيا فقد سأله الرسول: «بم تقضي يا معاذ؟ » فقال: «بما في كتاب الله ٠ » قال « فان لم تجد؟ » قال « بما في سنة

رسبول الله » قال « فان لم تجد ؟ » قال « اجتهد رأييي » فقال رسبول الله : « الحمدلله الذي وفق رسبول الله لما يحب رسبول

<sup>(</sup>Y) غي (ع،د) : الشرق ·

<sup>(</sup>٣) في (ط،ع): اذ لا يمكنهم ان يحكموا بالنص •

باجتهاده وهو غني باطنا بإخفائه ماله ، فلا يكون مؤاخذا به وان أخطأ (١) ، لأنه لم يؤاخذ إلا بجوجب ظنه . فإن قال : « ظن مخالفه كظنه . » فأقول : « هو مأمور باتباع ظن نفسه ، كالمجتهد في القبلة يتبع ظنه وان خالفه غيره . » فإن قال : « فالمقلد يتبع أبا حنيفة (٢) والشافعي (٣) ( رحمها الله ) أم غيرهما » فأقول : « فالمقلد في القبلة عند الاشتباه ، إذا اختلف عيرهما » فأقول : « فالمقلد في القبلة عند الاشتباه ، إذا اختلف عليه المجتهدون ، كيف يصنع ؟ » فسيقول : « له مع نفسه اجتهاد في معرفة الأفضل الأعلم بدلائل القبلة ، فيتبع ذلك الجتهاد في محرفة الأفضل الأعلم بدلائل القبلة ، فيتبع ذلك

فرد الخلق إلى الاجتهاد ضرورة \_ الأنبياء والأئمة مع

<sup>(</sup>١) في (ط،ع): ولا يكون هو مؤاخذا به وان اخطأ ٠

<sup>(</sup>Y) ابو حنيفة النعمان: ( ٨٠ \_ ١٥٠ هـ) هـو الامام الاعظم، صاحب المذهب المقضى به الان في اكثر الممالك الاسلامية و فارسي الاصل نشأ بالكوفة وعاصر بعض الصحابة واشتغلل بالفقه واستنبط فقهه من القرآن الكريم و رضي ان يعيش تاجر خز ورغب عن وظائف الملوك والخلفاء ، وعرض عليه القضاء ايام خلفاء بني امية ثم ايام المنصور فابى ، فسجنه وأذاه و

<sup>(</sup>٣) الشافعي: ( ١٥٠٠ - ٢٠٤ ه ) ولد بغزة من بلاد الشام: انبغ من انتجت قريش بعد عصر الصحابة • كان واسع العلم بالكتاب والسنة وكلام الصحابة وتثارهم واختلاف آراء العلماء، ضليعا بكلام العرب واللغة العربية والشعر • وهو مستنبط علم اصول الفقه وواضعه • اشهر مصنفاته كتاب « الام » في الفقه مطبوع في ٧ مجلدات •

ولهم ههنا سؤالان: احدهما قولهم هذا وإن صح في المجتهدات فلا يصح في قواعد العقائد، اذ المخطىء فيه غير معذور ، فكيف السبيل اليه ؟ فأقول: «قواعد العقائد، (٤) يشتمل عليها الكتاب والسنة؛ وما وراء ذلك من التفصيل، والمتنازع فيه ، يعرف الحق فيه بالوزن بالقسطاس المستقيم. وهي الموازين التي ذكرها الله (تعالى) (٥) كتابه، وهي خمسة ذكرتها في كتاب القسطاس المستقيم. » فإن قال: «خصومك في كتاب القسطاس المستقيم. » فإن قال: «خصومك في الميزان ثم مخالف فيه ، [ اذ لا مخالف فيه ] أهل الميزان ثم مخالف فيه ، ولا مخالف فيه ] أهل التعليم، لأني استخرجته من القرآن وتعلمته منه ، ولا مخالف فيه إهل المنطق ، لأنه موافق لما شرطوه في المنطق وغير

<sup>(</sup>۱) سقط من (۱)

<sup>(</sup>٢) لا وجود لهذا القول في كتب الحديث · وجزم العراقي المحدث بانه لا اصل له ، وكذلك انكره المزني وغيره وان ذكره الفقهاء في كتبهم ·

<sup>(</sup>٣) في (ط،ع) : نطمسع ٠

<sup>(</sup>٤) سقط من (٤)

<sup>· (</sup>۵) سقط من (۵)

مخالف له ؛ ولا مخالف فيه المتكلم لأنه موافق لما يذكره في أدلة النظريات ، وبه يعرف الحق في الكلاميات . » فإن قال: « فإن كان في يدك مثل هذا الميزان فلم لا ترفع الخلاف بين الخلق ؟ » ، فأقول : « لو أصغوا إلي لرفعت الخلاف بينهم ؛ وذكرت طريق رفع الخلاف في كتأب « القسطاس المستقيم » فتأمله لتعلم انه حق وانه يوفع الخلاف قطعاً لو أصغوا ولا يصغون [اليه] بأجمعهم! بل قد أصغى إلي طائفة ، فرفعت الحلاف بينهم. وامامك يويد رفع الحلاف بينهم مع عدم إصغائهم ، فلم لم يرفع الى الآن ؟ ولم لم يرفع علي رضي الله عنه وهو رأس الأثمة ؟ او يدعي انه يقدر على حمل كافتهم على الإصغاء قهراً ، فلم لم يحملهم الى الآن؟ ولأي يوم أجله؟ وهل حصل بين الخلق بسبب دعوته الى زيادة خلاف وزيادة مخالف ؟ نعم ! كان يخشى من الخلاف نوع الضرر لا ينتهي الى سفك الدماء، وتخريب البلاد وايتام الاولاد ، وقطع الطرق (١) ، والإغارة على الاموال. وقد حدث في العالم من بركات رفعكم الخلاف [من الخلاف] ما لم يكن بمله عهد. فإن قال: " « ادعيت أنك ترفع الحلاف بين الخلـق ولكن المتحير بين المذاهب المتعارضة ، والاختلافات المتقابلة ، لم يلزمه الإصغاء اليك دون

...........

<sup>(</sup>١) في (د) : الطريق ٠

خصمك ، وأكثر الخصوم يخالفونك ، ولا فرق بينك وبينهم . » وهذا هو سؤالهم الثاني ، فأقول : وهذا أولا ينقلب عليك ، فإنك اذا دعوت هذا المتحير الى نفسك فيقسول المتحير ، بم صرت أولى من مخاليفك، وأكثر أهل العلم يخالفونك ؟ فليت شعري ! بماذا تجيب ؟ اتجيب بأن تقول : امامي منصوص عليه ؟ فمن (١) يصدقك في دعوى النص ، وهو لم يسمع النص من الرسول ؟ وانما يسمع دعواك منع تطابق اهل العلم على اختراعك وتكذيبك. ثم هب أنه سلم لك النص ، فإن كان متحير في أصل النبوة ، فقال : معب ان امامك يدلى بعجزة عيسى عليه السلام فيقول: الدليل على صدقي اني أحيى أباك ، فأحياه ، فناطقني بأنه محق ، فباذا اعلم صدقه؟ ولم يعلم كافة الحلق صدق عيسى عليه /بهـذه المعجزة ، بـل عليه من الأسئلة المشكلة ما لا يدفع الا بدقيق النظر العقلي ؟ والنظر العقلي لا يوثق به عندك ، ولا يعرف دلالة المعجزة على الصدق ما لم يعرف السحو والتمييز بينه وبين المعجزة، وما لم يعرف أن الله لا يضل عباده . \_ وسَوَّال الإضلال وعسر [ تحرير ] الجواب عنه مشهور \_ فهاذا تدفع جميــع ذلك ؟ ولم يكن امامك أولى بالمتابعة من مخالفه ! فيرجع الى الادلة النظرية التي ينكرها ، وخصمه يدلي بمثل تلك الأدلة وأوضح منها . وهذا السؤال قد انقلب عليهم انقلاباً

(١) في (ط) و (ع) و (د) : فمتى ٠

عظيماً ، لو اجتمع اولهم وآخرهم على أن يجيبوا عنه جواباً لم يقدروا عليه .

وانما نشأ الفساد من جماعـــة من الضعفة ناظروهم ، فلم يشتغلوا بالقلب ، بل بالجواب . وذلك مما يطول فيه الكلام ، وما لا يسبق سريعاً الى الافهام ، فلا يصلح للافتحام. فإن قال قائل: « فهذا هو القلب ، فهل عنه جواب ؟ » فأقول . «نعم! جوابه أن المتحير لو قال : انا متحير ولم يعين المسألة التي هو متحير · فها ، يقال له : انت كمريض ، يقدول : أنا مريض ولا يعين مرضه (۱) ويطلب علاجه . » فيقال له « ليس في الوجود علاج للمرضالمطلق ، بل لمرض معين : من صداع او اسهال او غيرهما. يه فكذلك المتحير ينبغى أن يعين ما هو متحير فسله ؛ فإن عين المسألة عرفته الحق فيها بالوزن بالموازين الخسة ، التي لا يفهمها أحد إلا ويعترف بأنه الميزان الحق ، الذي يوثق بكل ما يوزن به ، فيفهم الميزان ، ويفهم منه أيضاً صحة الوزن (٢) ، كما يفهــــــم متعلم علم الحساب ، نفس الحساب ، وكون المحاسب المعلم عالماً بالحساب وصادقاً فنه . وقد اوضعت ذلك في كتاب و القسطاس المستقيم » في مقدار عشرين ورقة ؛ فلمتأمل .

<sup>(</sup>١) في (ط،ع): ولا يذكر عين مرضه ٠

<sup>(</sup>٢) في (ط،ع): ويفهم ايضا من صحة الوزن ٠

وليس المقصود الآن بيان فساد مذهبهم ، فقد ذكرت ذلك في كتاب « حجة الحق » ، ثانياً وهو جواب كلام لهم عرض علي ببغدادي ، وفي كتاب «مفصل الخلاف» الذي هو اثنا عشر فصلا ، ثالثاً وهو جواب كلام عرض علي بهمدان ، وفي كتاب « الدرج » المرقوم « بالجداول » رابعاً ، وهومن ركيك كلامهم الذي عرض علي بطوس ، وفي كتاب « القسطاس المستقيم » كلامهم الذي عرض علي بطوس ، وفي كتاب « القسطاس المستقيم » خامساً ، وهو كتاب مستقل مقصود « بيان ميزان العلوم و اظهار الاستغناء عن الإمام [ المعصوم ] لمن أحاط به .

بل المقصود أن هؤلاء ، ليس معهم شيء من الشفاء المنجي من ظلمات الآراء ، بل هم مع عجزهم عن اقامة البرهان على تعيين الإمام، طال ما جاريناهم (١) فصدقناهم في الحاجة الى التعليم ، وإلى المعلم المعصوم ، وأنه الذي عينوه ، ثم سألناهم عن العلم الذي تعلموه من هذا المعصوم وعرضنا عليهم اشكالات فلم يفهموها ، فضلا عن القيام بحلها ! فلما عجزوا احالوا [على] الإمام الغائب ، وقالوا : « (أنه) لا بد من السفر اليه . » والعجب أنهم ضيعوا عمرهم في طلب المعلم وفي التبجح بالظفر به ، ولم يتعلموا منه شيئاً أصلا، كالمتضمخ (٢) بالنجاسة ، يتعب في طلب الماء حتى أذا وجده لم يستعمله ، وبقي متضمخاً بالحبائث .

............

<sup>(</sup>۱) في (ع٠ د) : طالما جربناهم ٠

<sup>(</sup>٢) التضمخ لا يكون لغة الا بالطيب ، وفي (د): المضمخ ، المطعن (ه) .

ومنهم من ادعى شيئاً من علمهم ، فكان حاصل ما ذكره شيئاً ركيك فلسفة فيثاغورس (١) وهو رجل من قدماء الاوائل ، ومذهبه ارك مذاهب الفلسفة ، وقد رد عليه ارسطاطاليس، بل استرك كلامه واسترذله ، وهو المحكى في كتاب « إخوان الصفا » وهو على التحقيق حشو الفلسفة .

فالعجب من يتعب طول العمر في طلب (٢) العلم ثم يقنع بمثل ذلك العلم الركيك المستغث ، ويظن بأنه ظفر بأقصى مقاصد العلوم! فهؤلاء أيضاً جربناهم وسبرنا ظاهرهم وباطنهم ؛ فرجع حاصلهم الى استدراج العوام ، وضعفاء العقول ببيان العاجة الى المعلم ، ومجادلتهم في أنكارهم الحاجة الى التعليم بكلام قوي مفحم ، حتى إذا ساعده على الحاجة الى المعلم مساعد ، وقال : «هات علمه وأفدنا من تعليمه! » وقف قال:

<sup>(</sup>۱) فيثاغورس: احد فلاسفة الاغريق العظام الذين تركوا اثــرا عظيما في العلوم الرياضية • اما فلسفته حكما ذكرها ارسطوب فانها تقوم على اساس واحد ، عنه تتفرع كل التفاصيل وهو: « ان العدد ماهية الاشياء ، وان الاشياء مصنوعة من العدد » ويفسرها الفيثاغوريون انفسهم بعبارة اكثـر وضوحا وهـي قولهم: « ان الاشياء تفسر بالاعداد » • اما مولده ومماته فغير معلومين على الضبط ، والراجع انه عاش بين القرنين السادس والخامس قم •

<sup>(</sup>٢) في (ع) : تحصيل ٠

الغزالي .....ه۲

و الآن اذا سلمت لي هذا فاطلبه ، فانما غرضي هذا القدر فقط . » اذ علم انه لو زاد على ذلك لافتضح ولعجز عن محل ادنى الاشكالات (١) ، بل عجز عن فهمه ، فضلاعن جوابه .

فهذه حقيقة حالهم فاخبرهم تقلهم (٢) فلما خبرناهم (٣) نفضنا اليد عنهم (ايضاً).

.

<sup>(</sup>١) في (ع) : المشكلات ٠

<sup>(</sup>٢) تقلهم : تبغضهم ، من القلى وهو البغض · وهده الجملة

<sup>(</sup>٣) مقتبسة من الحديث الشريف : « اخبر تقله » •

فی (د) : جربناهم ۰

## ع ـ طرق الصوفية

وكان العلم أيسر علي من العمل . فابتدأت بتحصيل علمهم من

......

```
(١) مصادر عن التصوف والصوفية:
```

Massignon: La passion d'Al-Hallaj \_\_ \.

١ - ابن الجوزي: نقد العلم والعلماء ص ١٧١ - ٤٠٤

٢ ـ الشعراني : الطبقات الكبرى •

٣ - ابن خلدون: المقدمة، فصل علم التصنوف •

٤ ـ عبد اللطيف الطيباوي : التصوف الاسلامي العربي ٠

٥ ـ محمد رشيد رضا: تاريخ الاستاذ الامام ، ج ١ ص ١٠٩

٦ - محمود البشبيشي : الفرق الاسلامية ٠

٧ ـ محمد لطفي جمعة : تاريخ فلاسفة الاسلام ص ٢٧٥ ـ ٢٩٠

Nicholson: Mystics of Islam, London 1914 \_ A

Studies in Islamic Mysticism, Cambridge \_ •

<sup>(</sup>٢) في (ع) : علمهم ، وفي (ط) : عملهم ٠

<sup>· (</sup>۵) سقط من (۳)

مطالعة كتبهم مثل: « قوت القلوب » لأبي طـــالب المكي (١) ( رحمه الله ) ، وكتب « الحارث المحاسبي » (٢) ، والمتفرقـــات المأثورة عن « الجنيد (٣) » و « الشبلي ٤) » و « أبي يزيـــد

(۱) ابو طالب المكي (؟ ـ ٣٨٨ ه.) كان صالحا مجتهدا في العبادة وله مصنفات في التوحيد • قيل : « ان رياضته الصوفية » كانت عظيمة جدا : اذ انه هجر الطعام زمانا ، واقتصر على اكل الحشائش المباحة فاخضر جلده من كثرة تناولها!!! وقيل انه زار بغداد ، فلما وعظ الناس خلط في كلامه ، فتركوه وهجروه ،وقد حفظ عنه انه قال يومئذ : « ليس على المخلوقين اضر مرت

اما كتابه « قوت القلوب » فقد قالوا : « انه لم يصنف في الاسلام مثله في دقائق الطريقة ( اي الصوفية ) ولمؤلفه كلام في هذه العلوم لم يسبق الى مثله » • ويمتاز قوت القلوب بحرص مؤلفه واحتياطه فيما يتعلق بمذاهب الصوفية ، وبجمال لغته • وقد اختصره السيد جمال الدين القاسمي ، ولا يزال مخطوطا في الخزانة القاسمية •

- (٢) المحاسبي: ( ؟ ـ ٣٤٣ هـ) قيل انه سمي بهذا الاسم لكثرة محاسبته نفسه ، كان من أجل علماء زمانه ومن أكثرهم دراية بعلوم الشريعة ، وقد ذكر مترجموه انه ألف في هذه العهوم ( المحديث والفقه والكلام والتصوف ) نحو مئتى كتاب!
- (٣) الجنيد: ( ؟ ٢٩٧ هـ) أصله من نهاوند، ومولده ومنشؤه في العراق تفقه على « ابي ثور » صاحب الامام الشافعي وكان شيخ وقته وفريد عصره، وكلامه في الحقيقة مشهور مدون وهو في نظر الصوفية سيد علماء الاخرة على الاطلاق •
- (3) الشبلي: ( YEV \_ TTE ه. ) خراساني الاصل ، بغدادي المولد والمنشأ يرى المتبع لاخباره وحوادثة في تراجم الصوفية ، كطبقات الشعراني وغيرها ، انه من اولئك الزهاد النادرين الذين انقطعوا للعبادة والرياضة وكان له في مجالسه واحاديثه مع عشرائه ، ابناء طريقته ، طابع خاص \_ كما هي الحال في اعلام الصوفية •

(۱) ابو يزيد البسطامي : ( ؟ ـ ٢٦٤ ه ) كـان جده مجوسيا ثم اسلم ، وقد سئل : « بأي شيء وجدت هذه المعرفة ؟ » ، قال: « ببطن جائع وبدن عار » وكان يقصول : « لو نظرتم الى رجل اعطي من الكرامات حتى يرتفع في الهواء ، فلا تغتروا به حتى تنظروا كيف تجدونه عند الامر والنهي ، وحفظ الحدود ، واداء الشريعة ، » ، وقد عرفت له مقالات كثيرة ومجاهدات مشهورة .

(٢) في ط: وغيرهم من المشايخ ٠

(٣) الدوق في معرفة الله: عبارة عن نور عرفاني يقدفه الحق بتجليه في قلوب اوليائه، فيفرقون بواسطته بين الحق والباطل، دون ان يعتمدوا في ذلك التفريق على كتاب او غيره •

(3) المحال عند المتصوفة : معنى يرد على القلب من غير تصنع ولا اجتلاب ولا اكتساب ، من طرب او حــزن ، او قبـض او بسط ويزال المحال بظهو، صفات النفس ، فاذا دام وصار ملكا يسمى مقاما ، فالاحوال مواهب ، والمقامات مكاسب ، فالاولى تأتي من عين الجود ، والثانية ببذل المجهود ،

شيء! والصاحي يعرف حد السكر وأركانه وما معه من السكر شيء. والطبيب في حالة المرض يعرف حدالصحة واسبابهاوادويتها، وهو فاقد الصحة . فكذلك فرق بين ان تعرف حقيقة الزهد . وعزوف وشروطه (۱) واسبابه ، وبين ان تكون حالك الزهد ، وعزوف النفس عن الدنيا!

فعلمت يقيناً انهم ارباب الأحوال ، لا اصحاب الأقوال . وان ما يمكن تحصيله بطريق العلم فقد حصلته ، ولم يبق الا ما لا سبيل اليه بالسماع والتعلم ، بل بالذوق والسلوك (٢) . وكان (قـد) حصل معي ـ من العلوم التي مارستها والمسالك التي سلكتها ، في التفتيش عن صنفي العلوم الشرعية والعقلية ـ ايمان يقيني بالله تعالى، وبالنبوة ، وباليوم الآخو .

فهذه الأصول الثلاثة من الايمان كانت قد رسخت في نفسي ، لا

(۱) في (ط ، ع): وشروطها واسبابها · الزهد لغة: هو الاعراض عن الشيء ، تقول زهدت فيه وعنه ، اي اعرضت · واصطلاحا: هو الاعراض عن الدنيا ·

والفرق بين الزهد والتصوف: هو ان الزهد عام عند جميع الامم ، وقد عرفه اليونان قديما في تعاليم الفلاسفة الرواقيين ، ولا غاية للزاهد غير الابتعاد عن اللذات ، اما التصوف فلم يعرف عند كل الامم ، وغايته ابعد وطريقه اعقد، فهو والزهد من حيث بعض المظاهر متفقان ، الا ان الرياضات التي يقوم بها المتصوف لا يفقه الزاهد لها معنى ،

(Y) السالك ، هو الذي مشى على المقامات بحاله ، لا بعلمه ، ومنه السلوك ·

١٣٤ ..... المنقد من الضلال

بدليل معين محرر (١) ، بل بأسباب وقرائن وتجارب لا تدخل تحت الحصر تفاصيلها .

وكان قد ظهر عندي انه لا مطمع ( لي ) في سعادة الآخرة الا بالتقوى ، و كف النفس عن الهوى ، وان رأس ذلك كله ، قطع علاقة القلب عن الدنيا ، بالتجافي (٢) عن دار الغرور ، والانابة الى دار الخلود ، والاقبال بكنه الهمة على الله تعالى . وان ذلك لا يتم الا بالاعراض عن الجاه والمال ، والهرب من الشواغل والعلائق .

ثم لاحظت احوالي ، فإذا انا منغمس في العلائق ، وقد الحدقت بي من الجوانب ، ولاحظت اعمالي ــ واحسنها التدريس والتعليم ــ فإذا انا فيها مقبل على علوم غير مهمة ، ولانافعة في طريق الآخرة .

ثم تفكرت في نيتي في التدريس ، فاذا هي غير صالحة لوجه الله تعالى ، بل باعثها ومحركها طلب الجاه وانتشار الصيت ؛ فتيقنت اني على شفا جرف هار ، واني قد اشفيت على النار ، ان لم اشتغل بتلافي الأحوال .

........

<sup>(</sup>۱) في (ع، د) : مجرد ٠

<sup>(</sup>Y) في (د) : والتجافي ·

فلم ازل اتفكر فيه مدة ؛ وانا ، بعد ، على مقام الاختيار ، اصمم العزم على الحروج من بغداد ومفارقة تلك الأحوال يوماً ، واحل العزم يوماً ، واقدم فيه رجلا واؤخر عنه اخرى . لا تصدق (١) لي رغبة في طلب الآخرة بكرة ، الاويحمل عليها(٢) جند الشهوة حملة فيفترها عشية . فصارت شهوات الدنيا تجاذبني بسلاسلها الى المقام ، ومنادي الايمان ينادي : الرحيل ! الرحيل ! فلم يبق من العمر الاقليل ، وبين يديك السفر الطويل ، وجميع ما انت فيه من العلم والعمل رياء وتخييل ! فان لم تستعد ما انت فيه من العلم والعمل رياء وتخييل ! فان لم تستعد الآن (هذه العلائق ) فمتى تستعد ؟ وان لم تقطع الآن (هذه العلائق ) فمتى تتبعث الداعية ، وينجزم العزم على الهرب والفرار !

ثم يعود الشيطان ويقول: « هذه حال عارضة ، اياك ان تطاوعها ، فانها سريعة الزوال ؛ فان اذعنت لها وتركت هذا الجاه العريض ، والشأن المنظوم الحالي عن التكديروالتنغيص ، والأمر (٣) المسلم الصافي عن منازعة الحصوم ، ربما التفتت اليه نفسك ، ولا يتيسر لك المعاودة » .

<sup>(</sup>۱) في (ع): تصفو ٠

<sup>(</sup>٢) في (ع): ويحمل عليه ٠

<sup>(</sup>٣) في (ط، ع): والامن ٠

فلم ازل اتردد بين تجاذب شهوات الدنيا، ودواعي الآخرة (١) ، قريباً من ستة اشهر اولها رجب سنة ثمان وثمانين واربع مائة (٢) ، وفي هذا الشهر جاوز الأمر حد الاختيار الى الاضطرار ، اذ اقفل الله على لساني حتى اعتقل عن التدريس ، فكنت اجاهد نفسي ان ادرس يوماً واحداً تطييباً لقلوب المختلفة [الي] ، فكان لا ينطق (٣) لساني بكلمة [واحدة] ولااستطيعها البتة، حتى (٤) اورثت هذه العقلة في اللسان حزناً في القلب ، بطلت معه قوة المضم ومراءة (٥) الطعام والشراب : فكان لا ينساغ لي ثريد ، ولا تنهضم لي (لقمة) ، وتعدى الى ضعف القوى ، حتى قطع الأظباء طمعهم من العلاج وقالوا : «هذا امر نزل بالقلب ، ومنه سرى الى المزاج ، فلا سبيل اليه بالعلاج ، الا بأن يتروح السر عن الهم الملم » .

ثم لما احسست بعجزي ، وسقط بالكلية اختياري، التجأت الى الله تعالى التجاء المضطر الذي لا حيلة له ، فأجابني الذي « يجيب المضطر اذا دعاه (٦) ، وسهل على قلبي الإعراض عن الجاه والمال

<sup>(</sup>١) في (ط) : الدين ٠

<sup>(</sup>٢) في (ط): ست وثمانين واربعمئة ٠

 <sup>(</sup>٣) في (ط): ينطلق · (٤) في (د، ع): ثم ·

<sup>(</sup>٥) في (د، ع): قرم ، وفي (ط) : ﴿ مرَّا ﴾ اما الاولى فغير صحيحة لغة ، واما الثانية فلا وجود لها في معاجم اللغة ، ولعلها مراءة وهي الهناء •

<sup>(</sup>٦) قرآن كريم: سورة النمل الاية ٦٢٠

(والأهل والولد والأصحاب) ، واظهرت عزم الحروج الى مكة وانا ادبر (١٠) في نفسي سفر الشام حذواً ان يطلع الحليفة وجملة الأصحاب على عزمي على المقام في الشام ؛ فتلطفت بلطائف الحيل في الخروج من بغداد غلى عزم ان لا اعاودها ابداً . واستهدفت لأئمة الهل العراق كافة ، اذ لم يكن فيهم من يجوز ان يكون للاعراض عما كنت فيه سبب ديني (١٢) ؛ اذ ظنوا ان ذلك هو المنصب الأعلى في الدين ، وكان ذلك مبلغهم من العلم .

ثم ارتبك الناس في الاستنباطات ، وظن من بعد عن العراق، أن ذلك كان لاستشعار من جهة الولاة ؛ ( وأما من قرب من الولاة ) (٣) فكان يشاهد الحاحهم في التعلق بي والانكباب علي ، واعراضي عنهم ، وعن الالتفات إلى قولهم ، فيقولون : « هذا أمر سماوي ، وليس له سبب إلا عين أصابت أهل الاسلام وزمرة أهل العلم (٤) » .

ففارقت بغداد ، وفرقت ماكان معي من المال ، ولم ادخر الاقدر الكفاف ، وقوت الاطفال ، ترخصاً بأن مال العراق مرصد للمصالح، لكونه وقفاً على المسلمين . فلم أرى في العالم مالاً

<sup>(</sup>١) في (د، ع): اوري ٠

<sup>(</sup>٢) في (ط، ع): الاعراض عما كنت فيه سببا دينيا ٠

ر٣) سقط من (١)

<sup>(</sup>٤) في (ط): العالم •

يأخذه العالم لعياله اصلح منه .

ثم دخلت الشام ، وأقمت به قريباً من سنتين لا شغل إلي إلا العزلة والحلوة ؛ والرياضة والمجاهدة (١) ، إشتغالا بتزكية النفس ، وتهذيب الاخلاق ، وتصفية القلب لذكر الله (تعالى) (٢) ، كما كنت حصلته من كتب (٣) الصوفية . فكنت أعتكف مدة في مسجد دمشق ، أصعد منارة المسجد طول النهار ، وأغلق بابها على نفسي .

ثم رحلت منها إلى بيت المقدس، أدخل كل يوم الصخرة، وأغلق بابها على نفسى.

ثم تحوكت في داعية فريضة الحبج، والاستمداد من بركات مكة والمدينة وزيارة رسول الله عليه بعد الفراغ من زيارة الحليل صلوات الله وسلامه عليه؛ فسرت الى الحجاز.

ثم جذبتني الهمم ، ودعوات الاطفال الى الوطن ، فعاودته بعد أن كنت أبعد الحلق عن الرجوع اليه . فآثرت العزلة [ به ] ايضاً حرصاً على الحلوة ، وتصفية القلب للذكر .

وكانت حوادث الزمان، ومهات العيال، وضرورات

<sup>(</sup>١) المجاهدة : حمل النفس على كل حال •

<sup>(</sup>٢) سقط من (د)٠

<sup>(</sup>٣) في (ط، ع) : علم ٠

المعاش (١) ، تغير في وجه المراد ، وتشوش صفوة الخلوة . وكان لا يصفو [ لي ] الحال إلا في أوقات متفرقة . لكني مع ذلك لا اقطع طمعي منها ، فتدفعني عنها العوائق، واعود اليها .

ودمت على ذلك مقدار عشر سنين ؛ وانكشفت لي في اثناء هذه الخلوات امور لا يمكن احصاؤها واستقصاؤها ؛ والقدر الذي اذكره لينتفع به : اني علمت يقيناً ان الصوفية هم السالكون لطريق الله (تعالى) خاصة ، وان سيرتهم احسن السير ، وطريقهم اصوب الطرق ، واخلاقهم ازكى الاخلاق . بل لو نجمع عقل العقلاء ، وحكمة الحكماء ، وعلم الواقفين على اسرار الشرع من العلماء ، ليغيروا شيئاً من سيرهم واخلاقهم ، ويبدلوه بما هو خير منه ، لم يجدوا اليه سبيلاً . فان جميع حركاتهم وسكناتهم ، في ظاهرهم وباطنهم ، مقتبسة من (نور) مشكاة النبوة ؛ وليس وراء نور النبوة على وجه الارض نور يستضاء به .

وبالجملة ، فهاذا (٢) يقول القائلون في طريقة ، طهارتها \_ وهي اول شروطها \_ تطهير القلب بالكلية عما سوى الله

۱) في (د) : المعيشة ٠
 ۱) في (د) : المعيشة ٠

(تعالى) (١) ، ومفتاحها الجاري منها مجرى التحريم من الصلاة (٢) ، استغراق القلب بالكلية بذكر الله ، وآخرها الفناء بالكلية في الله ؟ وهذا آخرها بالاضافة الى ما يكاد يدخل تحت الاختيار والكسب من اوائلها . وهي على التحقيق اول الطريقة ، وما قبل ذلك كالدهليز للسالك اليه .

ومن اول الطريقة تبتدىء المكاشفات ( والمشاهدات ) ، حتى انهم في يقظتهم يشاهدون الملائكة ، وارواح الانبياء ويسمعون منهم اصواتاً ويقتبسون منهم فوائد . ثم يترقى الحال من مشاهدة الصور والامثال ، الى درجات يضيق عنها نطلق النطق ، فلا يحاول معبر ان يعبر عنها الا اشتمل لفظه على خطأ صريم لا يمكنه الاحتراز عنه .

وعلى الجملة . ينتهي الامر الى قرب ، يكاد يتخيل منـــه

<sup>(</sup>۱) سقط من (د) ·

<sup>(</sup>Y) يريد الغزالي ان يقول: كما ان اول شرط للصلة هو طهارة الجسد والمكان الذي لا تصلح الصلاة الا به ، وكذلك اول شرط في الطريقة طهارة القلب • ثم ان مفتاح الصلاة هو تكبيرة التحريم التي تبدأ بها فتحرم على المصلي كل شيء ، وكذلك مفتاح الطريقة استغراق القلب بالكلية بذكر الله •

طائفة الحلول (١) ، وطائفة الاتحاد (٢) وطائفة الوصول (٣)، وكل ذلك خطأ. وقد بينا وجه الخطأ فيه في كتاب «المقصد الاسنى (٤) ؛ بل الذي لابسته (٥) تلك الحالة لا ينبغي ان يزيد على ان يقول:

وكان ما كان بما لست اذكره

فظن خيراً ولا تسأل عن الحير! (٦)

وبالجملة ، فمن لم يوزق منه شيئًا بالذوق ، فليس يدرك من

(۱) الحلول: هو ان يكون الشيء حاصلا في الشيء ومختصا به بحيث تكون الاشارة الى احدهما اشارة الى الاخر تحقيقا او تقديرا ٠

وحاول شيء في شيء: هو ان يكون وجوده في نفسه هو بعينه وجوده لذلك الشيء · ويريد المتصوفة به ان الله تعالى يحل في العارفين ·

( ا هـ ملخصا عن كشاف اصطلاحات الفنون للتهانوي )

- (۲) الاتحاد ، في الاصل: امتزاج الشيئين واختلاطهما حتى يصيراً شيئا واحدا · وفي عرف الصوفية: الاتحاد هو شهود الحتق واتحاده به ، من حيث كون كل شيء موجودا بنه ، معدوما بنفسه ، لا من حيث ان له وجودا خاصا اتحد به ، فانه محال ،
- (٣) لم نعثر على تعريف اصطلاحي للوصول في الكتب المعروفة ، ولعل الغزالي يريد بها الاتصال بواجب الوجود ·
- (3) في (ع) و (ط): المقصد الاقصى ، لم نعثر على كتاب بهذا الاسم المغزالي ونرجح انه الكتاب المطبوع باسم المقصد الاسني في شرح اسماء الله الحسنى، اذ ان البحث المثار اليه هنا موجود في ص ١٢٢ ( مطبعة التقدم ، ١٣٢٢ هـ ) .
  - (٥) في (د) : زايلته ، وفي الذيل : نازلته ٠
    - (٦) هذا البيت لابن المعتز ٠

حقيقة النبوة الا الاسم ، وكوامات الاولياء ، [هي] على التحقيق ، بدايات الانبياء . وكان ذلك اول حال رسول الله على حين اقبل (١) الى جبل «حواء» (٢) ، حيث (٣) كان مخلو فيه بربه ويتعبد ، حتى قالت العرب : « ان محمداً عشق ربه ! » .

وهذه الحالة ، يتحققها بالذوق من يسلك سبيلها . فمن لم يرزق الذوق ، فيتيقنها بالتجربة والتسامع ، ان اكر معهم الصحبة ، حتى يفهم ذلك بقرائن الاحوال يقيناً . ومن جالسهم ، استفاد منهم هذا الايمان . فهم القوم لا يشقى جليسهم . ومن لم يرزق صحبتهم ، فليعلم امكان ذلك يقيناً بشواهد البوهان ، على ما ذكرناه في كتاب « عجائب القلب » من كتب « احياء على ما ذكرناه في كتاب « عجائب القلب » من كتب « احياء علوم الدين (٤) » .

والتحقيق بالبرهان علم ، وملابسه عين تلك الحالة ذوق ، والقبول من التسامح والتجربة بجسن الظن ايمان .

\*\*\*\*\*

<sup>(</sup>١) في (ط) : حيث تبتل ٠

<sup>(</sup>Y) حراء: جبل من جبال مكة ، وهو على ثلاثة اميال منها · كان النبي صلى الله عليه وسلم يتعبد في غار منه قبل أن يأتيه الوحي ، وفي هذا الغار اتاه جبريل بالرسالة العظمى التي غيرت وجه التاريخ ودفعت البشرية الى الغاية المثلي ·

<sup>(</sup>٣) في جميع النسخ : حين ٠

<sup>(</sup>٤) في (د): الاحياء ٠

الغزالي .....الغزالي المناسسين

فهذه ثلاث درجات: «يرفع الله الذين آمنوا منكم والذي اوتوا العلم درجات (١) » .

ووراء هؤلاء قوم جهال ، هم المنكرون لاصل ذلك ، المتعجبون من هذا الكلام ، يستمعون ويسحرون ، ويقولون : العجب ! انهم كيف يهذون ! وفيهم قال الله تعالى : « ومنهم من يستمع اليك ، حتى اذا خرجوا من عندك قالوا للذين اوتوا العلم ماذا قال آنفاً ، اولئك الذين طبع الله على قلوبهم واتمى ابصارهم ) .

وبما بان لي بالضرورة من ممارسة طريقتهم ، « حقيقة النبوة وخاصيتها » .

ولا بد من التنويه على اصابها لشدة مسيس الحاجة اليها.

(١) قرآن كريم: « سبورة المجادلة » الاية ١١ ·

<sup>(</sup>٢) قرآن كريم « سورة محمد » الاية ١٦ ·

## حقيقة النبوة

## واضطراركافة الخلق اليها

اعلم: أن جوهر الانسان في اصل (١) الفطرة ، خلق خالياً ساذجاً لا خير معه من عوالم الله (تعالى) ، والعروالم كثيرة لا مجصيها إلا الله تعالى ، كما قال : « وما يعلم جنود ربك الا هو (٢) » والما خبره من العوالم (٣) بواسطة الادراك ، وكل ادراك من الادراكات خلق ليطلع الانسان به على عالم من الموجودات ؛ ونعني بالعوالم ، أجناس الموجودات .

فأول ما يخلق في الانسان حاسة اللمس، فيدرك بها أجناساً من الموجودات: كالحرارة، والبرودة، والرطوبة واليبوسة، واللين والحشونة، وغيرها. واللمس قاصر عن الالوان والاصوات قطعاً، بل هي كالمعدوم في حق اللمس.

<sup>(</sup>١) في (د) : اول ٠

<sup>(</sup>٢) سقط من (د)

<sup>(</sup>٣) سبورة « المدشر » الاية ٣١ •

ثم تخلق له [حاسة] (١) البصو ، فيدرك بها الالوان والاشكال ، وهو اوسع عالم المحسوسات .

ثم ينفخ فيه (٢) السمع ، فيسمع الاصوات والنغمات . ثم يخلق له الذوق . وكذلك الى ان يجاوز عالم المحسوسات ، فيخلق فيه التمييز ، وهو قريب من سبع سنين، وهو طوراً آخر من أطوار وجوده : فيدرك فيه أموراً زائدة على (عالم) (٣) المحسوسات ، لا يوجد متها شيء في عالم الحس .

ثم يترقى الى طور آخر ، فيخلق له العقل، فيدرك الواجبات والجائزات والمستحيلات، واموراً لا توجد في الاطوار التي قبله.

ووراء العقل طوراً آخر تتفتح فيه عين اخرى يبصر بها الغيب وما سيكون في المستقبل، واموراً أخر، العقل معزول عنها كعزل قوة التمييز من ادراك المعقولات، وكعزل قوة الحس عن مدركات التمييز. وكما ان المميز لو عرضت عليه مدركات العقل لأباها واستبعدها، فكذلك بعض العقلاء أبوا مدركات النبوة واستبعدها: وذلك عين الجهل: إذ لا

**\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*** 

<sup>(</sup>١) سقط من (١)

<sup>(</sup>٢) في (د، ع) : ينفتح له ٠

<sup>(</sup>٣) سقط من (د) ٠

مستند لهم الا انه طور لم يباغه ولم يوجد في حقه ، فنظن انه غير موجود في نفسه . والاكمه لو لم يعلـــم بالتواتر والتسامع الالوان والأشكال، وحكي له ذلك ابتداء؛ لم يفهمها ولم يقربها . وقد قرب الله تعالى على خلقه بأن اعطاهم غُوذُجاً من خاصة النبوة ، وهو النوم: إذ النائم يدرك ما سيكون من الغيب ، اما صريحاً واما في كسوة مثال يكشف عنه التعبير . وهذا لو لم يجربه الانسان من نفسه ــ وقيل له: « أن من الناس من يسقط مغشياً عليه كالمت ، ويزول (عنه) (١) إحساسه وسمعه وبصره فيدرك الغس.» ـ لانكره ، واقـام البرهان على استحالته وقال: « القوى الحساسة اسباب الادراك ، فمن لا يدرك الاشياء (٢) مع وجودها وحضورها ؛ فبأن لا يدرك مع ركودها أولى واحق. وهذا نوع قياسي يكذبه الوجود والمشاهدة . فكما ان العقل طور من اطوار الآدمي ، محصل فيه عين يبصر بها انواعاً من المعقولات ، والحواس معزولة عنها ، فالنبوة ايضاً عبارة عن طور يحصل فيه عين لها نور يظهر في نورها الغيب ۽ وامور لا يدركها العقل.

والشك في النبوة ، اما ان يقع : في امكانها ، او في

••••••••••

<sup>(</sup>١) سقط من (د) ٠

<sup>(</sup>٢) في (د) : الشيء ٠

وجودها ووقوعها، او في حصولها لشخص معين.

ودليل امكانها ووجودها . ودليل وجودها وجود معارف في العالم لا يتصور أن تنال بالعقل ، كعلم الطب والنجوم ؛ فان من بحث عنها علم بالضرورة انها لا تدرك الا بإلهام الهي وتوفيق من جهة الله (تعالى ) (١) ، ولا سبيل اليها بالتجوبة فمن الاخكام النجومية ما لا يقع إلا في كل الف بسنة مرة ، فكمف ينال ذلك بالتجربة ؟ وكذلك خواص الادوية فتسن بهذا البرهان ، أن في الامكان وجود طريق لادراك هذه الامور التي لا يدركها العقل ؛ وهو المراد بالنبوة ، لا ان النبوة عبارة عنها فقط ، بل ادراك هذا الجنس الخارج عن مدركات العقل احدى خواص النبوة ، ولها خواص كثيرة سواها . وما ذكرنا فقطرة من مجرها ؛ إنما ذكرناها لان معك غوذجا منها ، وهو مدركاتك في النوم ، ومعك علوم من جنسها في الطب والنجوم ، وهي معجزات الانبياء (عليهم الصلاة والسلام) ، ولا سبيل اليها للعقلاء بيضاعة العقل اصلا. واما ما عدا هذا من خواص النبوة ، فإنما يدرك بالذوق ، من سلوك طريق التصوف ، لان هذا اغا فهمته بأغودج رزقته وهو النوم ، ولولاه لما صدقت به . فإن كان للنبي خاصة (٢) ليس لك منها انموذج، ولا تفهمها اصلا، فكيف تصدق بها؟ وانما (٣) التصديق بعد الفهم: وذلك الانموذج

<sup>(</sup>۱) سقط من (د) ٠ خاصية ٠

<sup>(</sup>٣) في (د) والثما خاصة النبوة التصديق بعد التفهم •

يحصل في اوائل طريق التصوف ، فيحصل به نوع من الذوق بالقدر الحاصل ونوع من التصديق بما لم يحصل بالقياس (اليه) فهذه الخاصية الواحدة تكفيك للايمان بأصل النبوة.

فإن وقع لك الشك في شخص معين ، أنه نبي ام لا ، فلا يحصل اليقين الا بمعرفة احواله ، اما بالمشاهدة ، او بالتواتو والتسامع ، فانك اذا عرفت الطب والفقه ، يمكنك ان تعرف الفقهاء والاطباء بمشاهدة أحوالهم ، وساع اقوالهم ؛ وان لم تشاهدهم ، ولا تعجز ايضاً عن معرفة كون الشافعي (١) ( رحمه الله ) (٢) فقيها ، وكون جالينوس (٣) طبيباً ، معرفة بالحقيقة

كانت مؤلفاته شبيهـة بموسوعـات في الطب النظـري والتشريح ، وقد سادت أراؤه في الطب حتى اوائل القرن السابع عشر .

كان كاتبا خصبا ، ألف في غير الطب ١٢٥ مؤلفا ، منها ١١٥ فلسفية ولكنها لم تصلنا اذ احترقت في اثناء حياته، والباقي الى يومنا هذا من كل مؤلفاته الطبية والرياضية والفلسفية ٧٠ مؤلفا •

اما فلسفته فمزيج مضطرب مليء بالمتناقضات والغموض ( عن دائرة المعارف الفرنسية باختصار )

<sup>(</sup>۱) راجع ص ۸۹ حاشیة «۵» ۰

<sup>(</sup>٢) سقط من (د) ٠

<sup>(</sup>٣) جالينوس : (١٣١ - ٢١٠ ق٠٥٠) طبيب اغريقي عظيم ، بقي اسمه علما في عالم الطب الى هذا العصر ، ظهر في حقبةكان الطب فيها في ايدي السفسطائيين الدجالين ، فأحيا طب ابيقراط ، فكانت له بذلك شهرة عظيمة في عصره ، وهو كأكثر الاطباء الاقدمين عني بدراسة الفلسفة ، فلما تعمق فيها ، بدا له ان يؤلف ، فشرح كل مؤلفات ارسطو ، ثم اكب على دراسة الطب ،

لا بالتقليد عن الغير: [ بل ] بأن تتعلم شيئاً من الفقه والطب وتطالع كتبهما وتصانيفهما ، فيحصل لك علم ضروري بحالها . فكذلك اذا فهمت معنى النبوة فأكثرت النظر في القرآن والاخبار ، يصل لك العلم الضروري بكونه على العبادات النبوة ، واعضد ذلك بتجربة ما قاله في العبادات وتأثيرها في تصفية القلوب ، وكيف صدق (ص) في قوله: « من عمل بما علم ورثه الله علم ما لم يعلم (١) » وكيف صدق في قوله : « من اعان ظالماً سلسطه الله عليه (١) » وكيف صدق في قوله : « من اصبح وهمومه هم واحد كفاه الله (تعالى ) (٣) هموم الدنيا والآخرة » ، فاذا جربت ذلك في الف والفين وآلاف ، حصل لك علم ضروري ولا تتارى فه .

فمن هذا الطريق اطلب اليقين بالنبوة ، لا من قلب العصا ثعباناً ، وشق القمر ، فان ذلك اذا نظرت اليه وحده ، ولم تنظم اليه القرائن الكثيرة الخارجة (٤) عن الحصر ، ربما ظننت انه سحر وتخييل ، وانه من الله تعالى إضلال فانه « يضل من يشاء وتهدي من يشاء . » (٥)

<sup>(</sup>١) لم نعثر في كتب الحديث الشهيرة على نص لهذا الحديث ٠

<sup>(</sup>٢) حديث ضعيف كما في الجامع الصغير ، رواه ابن عساكر عن

<sup>(</sup>۳) این مسعود

سيقط من (د) ٠

<sup>(</sup>٤) في (ط، ع) : الخارجية ٠

<sup>(</sup>٥) قرآن كريم «سيورة فاطر » الاية ٨٠

وترد عليك اسئلة (١) المعجزات ، فاذا كان مستند ايمانك الى كلام منظوم (٢) في وجه دلالة المعجزة ، فينجزم ايمانك بكلام مرتب في وجه الاشكال والشبهة عليها ، فليكن مثل هذه الخوارق إحدى الدلائل والقرائن في جملة نظرك ، حنى يحصل لك علم ضروري لا يمكنك ذكر مستنده على التعيين ، كالذي يخبره جماعة بخبر متواتر لا يمكنه ان يذكر ان اليقين مستفاد من قول واحد معين ، بل من حيث لا يدري ، ولا يخرج عن جملة ذلك ولا بتعيين الآحاد . فهذا هو الايمان القوي العلمي .

وأما الذوق فهو كالمشاهدة والاخذ باليد، ولا يوجد إلا قي طويق الصوفية.

فهذا القدر من حقيقة النبوة ، كاف في الغرض الذي اقصده الآن ، وسأذكر وجه الحاجة اليه . (٣)

<sup>(</sup>١) في (ع): مسالة ٠

<sup>(</sup>٢) في (ط، ع) : فان كان مستندا ايمانك الى كلام منظوم ٠

<sup>(</sup>٣) في (د) : الى ذكره ٠

### سبب نشر العلم بعد الاعراض عنه

ثم افي لما واظبت على العزلة والحلوة قريباً من عشر سنين ، وبان لي في اثناء ذلك على الضرورة من اسباب لا أحصيها ، مرة بالذوق ، ومرة بالعلم البرهاني ، ومرة بالقبول الايماني : أن الانسان خلق من بدن وقلب (١) ، وأعني بالقلب حقيقة روحه التي هي محل معرفة الله ، دون اللحم والدم الذي يشارك فيه الميت والبهيمة ، وأن البدن له صحة بها سعادته ومرض فيه هلاكه ، وأن القلب كذلك له صحة وسلامة ، ولا ينجو « إلا من أتي الله بقلب سليم (٢) » وله مرض فيه هلاكه الأبدي الأخروي ، كما قال تعالى : « في مرض فيه هلاكه الأبدي الأخروي ، كما قال تعالى : « في قلوبهم مرض (٣) » وأن الجهل بالله سم مهلك ، وأن معصية الدي ، عتابعة الهوى ، داؤه الممرض ، وأن معرفة الله تعالى ترياقه الحيي ، وطاعته بمخالفة الهوى ، دواؤه الشافي ؛ وأنه لا سبيل

<sup>(</sup>١) في (ط): ان للانسان بدنا وقلبا ٠

<sup>(</sup>٢) قرآن كريم « سورة الشعراء » الاية ٨٩ ·

<sup>(</sup>٣) «سبورة البقرة » الاية ١٠ و « المائدة » الاية ٥٥ وغيرهما ٠

الى معالجته بازالة مرضه وكسب صحته، إلا بأدوية، كما لا سبل الى معالجة البدن الا بذلك . وكما أن أدوية البدن تؤثر في كسب الصحة بخاصة فها ، لا يدركها العقلاء بضاعة العقل ، بل يجب فها تقليد الأطباء الذين اخذوها من الأنساء ، الذين اطلعوا مجاصة النبوة على خواص الأشاء ، فكذلك بان ببضاعة عقل العقلاء « بل يجب فيها تقليد الانبياء الذين أدر كوا تلك الخواص بنور النبوة ، لا بيضاعة العقل » . وكما ان الادوية تركب من ( اخلاط مختلفة ) النوع والمقدار وبعضها ضعف البعض في الوزن المقدار ، فلا يخلو اختلاف مقادرها عن سر هو من قبيل الخواص ، فكذلك العبادات التي هي ادوية داء القلوب، موكبة من افعال مختلفة النوع والمقدار، حتى ان السجود ضعف الركوع ، وصلاة الصبح نصف صلاة العصر في المقدار؟ ولا يخلو عن سر من الاسرار، هو من قبيل الخواص التي لا يطلع عليها الا بنور النبوة. ولقد تحامق وتجاهل جدأ من اراد ان يستنط، بطريق العقل، لها حكمة او ظن انها ذكرت على الاتفاق ، لا عن سر إلهـي فيهـا ، يقتضيها بطويق الحاصية . وكما ان في الادوية اصولاً هي اركانها ، وزوائد هي متمانها ، لكل واحد منها خصوص تأثير الغزالي .....

في اعمال اصولها ، كذلك النوافل والسنن متمات لتكميل آثار أركان العبادات.

وعلى الجملة: فالانبياء عليهم السلام اطباء امراض القلوب، والما فائدة العقل وتصرفه، إن عرفنا ذلك، وشهد للنبوة بالتصديق ولنفسه بالعجز (١) غن درك ما يدرك بعين النبوة، واخه بأيدينا وسلمنا اليها) (٢) تسليم العميان الى القائدين، وتسليم المرضى المتحيرين الى الأطباء المشفقين. فالى ههنا بجرى العقل ويخطاه (٣) وهو معزول عما بعد ذلك، الا عن تفهم ما يلقيه الطبيب اليه (٤)...

فهذه امور عرفناها بالضرورة الجارية مجرى المشاهدة ، في مدة الخلوة والعزلة .

ثم راينا فتور الاعتقادات في اصل النبوة ، ثم في حقيقة النبوة ، ثم في العمل بها شرحته النبوة ، وتحققنا شيوع ذلك بين

<sup>(</sup>١) في (ط، د) : العمى ٠

<sup>(</sup>٢) سقط من (د) ٠

<sup>(</sup>٣) في (ط) وعطاؤه ٠

<sup>(3)</sup> يريد الغزالي ان يقول ان نطاق العقل محدود • راجع جميل صليبا وكامل عياد : « ابن خلدون منتخبات : منتخبات » ص١٠ وما بعدها و ص ٤٧ وملا بعدها • ( مكتب النشر العربي بدمشق ) •

الحُلق ؛ فنظرت الى اسباب فتور الحُلق ، وضعف ايمانهم ، فاذا هي اربعة :

- ١ ــ سبب من الخائضين في علم الفلسفة.
- ٢ وسبب من الخائضين في طريق التصوف.
  - ٣ ــ وسبب من المنتسبين الى دعوى التعليم.
- ع ... وسبب من معاملة الموسومين بالعلم فيا بين الناس .

فاني تتبعت مدة آحاد الحلق ، اسأل من ان يقصر منهم في متابعة الشرع (واسأله) (١) عن شبهته وابحث عن عقيدته وسره وقلت له : «مالك تقصر فيها فان كنت تؤمن بالآخرة ولست تستعد لها وتبيعها بالدنيا ، فهذه حماقة ! فانك لا تبيع الاثنين بواحد ، فكيف تبيع ما لا نهاية له بأيام معدودة ؟ وان كنت لا تؤمن ، فأنت كافر ! فدبر نفسك في طلب الايحان ؟ وانظر ما سبب كفرك الحقي الذي هو مذهبك باطناً ، وهو سبب جراتك ظاهراً ، وان كنت لا تصرح به باطناً ، وهو سبب جراتك ظاهراً ، وان كنت لا تصرح به باطناً ، وهو سبب جراتك ظاهراً ، وان كنت لا تصرح به باطناً ، وهو وتشرفاً بذكر الشراع ! »

فقائل يقول: « ان هذا امر لو وجبت المحافظة عليه ،

<sup>(</sup>١) سقط من (د) ٠

لكان العلماء اجدر بذلك ، وفلان من المشاهير (١) بين الفضلاء لا يصلي ، وفلان يشرب الخمر ، وفلان يأكل اموال الاوقاف واموال اليتامى . وفلان يأكل ادرار السلطان ولا مجترز عن الحرام ، وفلان يأخذ الرشوة على القضاء والشهادة ! وهلم جرا الى امثاله .

وقائل ثان: يدعي (علم) (٢) التصوف، ويزعم انه قد بلغ مبلغاً ترقى عن الحاجة الى العيادة!

وقائل ثالث: يتعلل بشبهة اخرى من شبهات اهل الاباحة! وهؤلاء هم الذين ضاوا عن التصوف.

وقائل رابع لقي اهل التعليم فيقول: « الحق مشكل ، والطريق متعسر (٣) والاختلاف فيه كثير ، وليس بعض المذاهب اولى من بعض ، وادلة العقول متعارضة ، فلا ثقة برأي اهل الرأي ، والداعي الى التعليم متحكم لا حجة له ، فكيف ادع اليقين بالشك ؟ » .

وقائل خامس يقول: « لست افعل هذا تقليداً ، والكنني قرأت علم الفلسفة وادركت حقيقة النبوة ، وان

<sup>(</sup>١) في (د) : المشمهورين ٠

<sup>(</sup>٢) سقط من (١)

<sup>(</sup>٣) في (ع) : منسد ، وفي (د) مسدود ٠

حاصلها يرجع إلى الحكمة والمصلحة ، وأن المقصود من تعبداتها ضبط عوام الخلق وتقيدهم عن التقاتل والتنازع والاسترسال في الشهوات ، فها انا من العوام الجهال حتى ادخل في حجر التكليف ، وانما انا من الخكهاء اتبع الحكمة وانا بصير بها ، مستغن فيها عن التقليد ! » .

هذا منتهى ايمان من قرأ (مذهب) (١) فلسفة الالهيين منهم، وتعلم ذلك من كتب ابن سينا وابي نصر الفارابي. وهؤلاء هم المتجملون بالاسلام.

وربما ترى الواحد منهم يقرأ القرآن ويحضر الجماعات والصلوات، ويعظم الشريعة بلسانه، ولكنة مع ذلك لا يترك شرب الحمر، وانواعاً من الفسق والفجور! وإذا قيل له: «إن كانت النبوة غير صحيحة، فلم تصلي؟ » فربما يقول: «لرياضة الجسد، ولعادة اهل البلد، وحفظ المال والولد!» وربما قال: «الشريعة صحيحة، والنبوة حق!» فيقال: «فلم تشرب الحمر؟» فيقول: «انحانهي عن الحمل لانها تورث العداوة والبغضاء، وانا مجكمتي محترز عن ذلك، واني اقصد به تشحيذ خاطري. » حتى ان ابن سينا ذكر

<sup>(</sup>١) سقط من (د) (علم) ه.

في وصية له كتب فيها: انه عاهد الله تعالى على كذا وكذا ، وان يعظم الاوضاع الشرعية ، ولا يقصر في العبادات الدينية ، ولا يشرب تلهياً بل تداوياً وتشافياً فكان منتهى حالته في صفاء الايمان ، والتزام العبادات ، ان استثني شرب الخمر لغرض التشافي (۱) فهذا إيمان من يدعي الايمان منهم ، وقد انخدع بهم جماعة ، وزادهم انخداعاً ضعف اعتراض المعترضين عليهم ، اذ اعترضوا بمجاهدة علم الهندسة والمنطق ، وغير ذلك عليهم ، اذ اعترضوا بمجاهدة علم الهندسة والمنطق ، وغير ذلك عليهم ، على ما بينا علته من قبل (۲) .

فلما رأيت اصناف الحلق قد ضعف أيمانهم الى هذا الحد بهذه الاسباب، ورأيت نفسي ملبة (٣) بكشف هذه الشبهة، حتى كان افصاح (٤) هؤلاء ايسر عندي مسن شربة ماء، لكثرة خوضي في علومهم [ وطرقهم ] ، اعني [ طرق ] الصوفية والفلاسفة والتعليمية والمتوسمين من العلماء، انقدح في نفسي ان ذلك متعين في هذا الوقت محتوم. فما تغنيك الحلوة والعزلة، وقد عم الداء، ومرض الاطباء، واشرف الحلق على الهلاك! ثم قلت في نفسي: (متى تشتغل (٥)

(١) في (ط) و (ع) و (د): التشيفي وهو خطأ ·

<sup>(</sup>٢) في (د، ع): نبهنا عليه ٠

<sup>(</sup>٣) ألب على إلامر : لزسه فلم يفـــارقه ، وفي طبعـة احمد فريد رفاعي : مكبة ·

<sup>(</sup>٤) في (د) : المحام ٠

<sup>(</sup>٥) في (ع) : تستقل ٠

انت بكشف هذه الغمة ومصادمة هذه الظلمة ، والزمان زمان الفترة ، والدور دور الباطل ) () ، ولو اشتغلت بدعوة الحلق ، عن طرقهم الى الحق ، لعاداك اهل الزمان بأجمعهم ، وانى تقاومهم « فكيف تعايشهم (٢) ، ولا يتم ذلك الا بزمان مساعد ، وسلطان متدين قاهر ؟ .

فترخصت بيني وبين الله تعالى بالاستمرار على العزلة تعللا بالعجز عن إظهار الحق بالحجة . فقدر الله تعالى ان حرك داعية سلطان الوقت من نفسه ، لا بتحريك من خارج . فأمر امر إلزام بالنهوض الى نيسايور ، لتدارك هذه الفترة ، وبلغ الالزام حداً كان ينتهي ، لو اصررت على الخلاف ، الى حد الوحشة ، فخطر لي ان سبب الرخصة قد ضعف ، فلا ينبغي ان يكون باعثك على ملازمة العزلة والكسل والاستراحة ، وطب عز النفس وصونها عن اذى الخلق ، والاستراحة ، وطب عز النفس وصونها عن اذى الخلق ، والم ترخص لنفسك عشر معاناة الخلق (٣) ، والله سبحانه وتعالى يقول : بسم الله الرحمن الرحيم (٤) . الم . احسب الناس ان يتركوا ان يقولوا آمنا وهم لا يفتنون ؟ ولقد فتنا الذين من قبلهم (٥) » الآية . ويقول عز وجل لرسوله فتنا الذين من قبلهم (٥) » الآية . ويقول عز وجل لرسوله

<sup>(</sup>١) سقط من (١)

<sup>(</sup>٢) في (ط، د) : وكيف تقاسيهم ٠

 <sup>(</sup>٣) في (د): فلم ترخص نفسك بعسر معاناة الخلق وفي (ط، ع):
 ولم ترخص نفسك لعسر معافاة الخلق ،

<sup>(</sup>٤) سقط من (د) ٠

<sup>(°)</sup> سور « العنكبوت » : الاية ١ ·

وهو اعز خلقه : « ولقد 'كذِّبَّت 'رُسل من قبلكَ فصيروا على ما 'كذَّبُوا وأوذوا ، حتى اتاهم نصر ُنا ؛ ولا مبَّدُّلُ لكلماتِ الله ، ولقد جاءك من نبأ المتوسلين (١) ». ويقول عز وجل يسم الله الرحمين الرحمي (٢) : « يس . والقرآن الحكيم » إلى قوله : « إنما 'تنذر' كمن اتبع الذ كر وخشي الرحمن بالغيب (٣) » فشاورت في ذلك جماعة من ارباب القلوب والمشاهدات ، فاتفقوا على الاشارة بترك العزلة ، والخروج من الزاوية ؛ واتضاف الى ذلك منامات من الصالحين كثيرة متواترة ، تشهد بأن هذه الحركة مدا خبر ورشد قدرها الله سيحانه على رأس هذه الماثة (٤) فاستحكم الرجاء. وغلب حسن الظن بسبب هذه الشهادات وقد وعد ألله سحانه باحياء دينه على رأس كل مائة ويستر الله تعالى الحركة إلى نيسابور ، للقيام بهذا المهم في ذي القعدة سنة تسع وتسعين واربعائة . وكان الخروج من بغداد سنة نمان ونمانين واربسع مائة ، وبلغت مدة العزلة احدى عشرة سنة . وهذه حركة قدرها الله تعالى ، (وهي) من عجائب تقديراته التي لم يكن لها انقداح في القلب في هذه العزلة (٥) ، كما لم يكن

<sup>(</sup>۱) ستقط من (د) « سيورة الانعام » : الاية ٢٤ ·

<sup>(</sup>۲) سقط من (د) ۰

<sup>(</sup>٣) سورة « يس » : الاية ١١ ·

<sup>(</sup>٤) يشير الغزالي الى الحديث الشريف: ان الله تعالى يبعث لهذه الامة على رأس كل مئة سنة من يجدد لها دينها رواه ابو داود والحاكم والبيهقي في المعرفة •

<sup>(</sup>٥) في (د) : مدة العزلة •

الحروج من بغداد، والنزوع عن تلك الاحوال بما خطر (١) المكانه اصلا بالبال، والله تعالى مقلب القلوب والاحوال و «قلب المؤمنين بين اصبعين من اصابع الرحمن (٢) وانا اعلم اني، وان رجعت الى نشر العلم، فيا رجعت! فإن الرجوع عائد الى ما كان، وكنت في ذلك الزمان انشر العلم الذي به يكتسب الجاه، وادعو اليه بقولي وعملي، وكان ذلك قصدي ونيتي. واما الآن فأدعو إلى العلم الذي به يترك الجاه، ويعرف به سقوط رتبة الجاه.

هذا هو الآن نيتي وقصدي وامنيتي ؟ يعلم الله ذلك مني وانا ابغي ان اصلح نفسي وغيري ، ولست ادري أأضل الى مرادي ام احترم دون غرضي ؟ ولكني اؤمن ايمان يقين ومشاهدة انه لا حول ولا قوة الا بالله العلي العظيم ) (٣) واني لم اتحرك ، لكنه حركني ، واني لم اعمل ، لكنه استعملني ؛ فأسأله ان يصلحني اولا ، ثم يصلح بي ، ويهدني ؛ أستعملني ؛ وان يريني الحق حقاً ، ويرزقني اتباعه ، ويريني الباطل باطلا ؛ ويرزقني اجتنابه .

(١) في (د) : يخطر ٢

<sup>(</sup>۲) جاء في ج ۲ ص ۳۰۱ من « صحيح مسلم »: ان النبي عليه السيلام قال : « ان قلوب بني آدم كلها بين اصبعين من اصابع الرحمن ، كقلب واحد ، يصرفه كيف شاء ٠ » عن ابن عمرو ٠ (٣) سقط من (د) ٠

ونعود الآن إلى ما ذكرناه من اسباب ضعف الايمان بذكر طريق ارشادهم وانقاذهم من مهالكهم:

اما الذين ادعوا الحيرة من أهل التعليم فعلم بدكره ماذكرناه في كتاب « القسطاس المستقيم » ، ولا نطول بذكره (في ) (۲) هذه الرسالة ،

واما ما توهمه اهل الاباحة ، فقد حصرنا شبههم في سبعة انواع وكشفناها في كتاب «كيمياء السعادة».

واما من فسد إيمانية بطريق الفلسفة ، حتى أنكر أصل النبوة ، فقد ذكرنا حقيقة النبوة ووجودها بالضرورة ، بدليل وجود (علم) (٣) خواص الادوية والنجوم وغيرهما . وانما قدمنا هذه المقدمة لأجل ذلك . واننا اوردنا الدليل من خواص الطب والنجوم ، لأنه من نفس علمهم . ونحن نبين لكل عالم بفن من العلوم ، كالنجوم والطب والطبيعة والسحر والطلسات مثلا من نفس علمه ، برهان النبوة .

وأما من أثبت النبوة بلسانه ، وسوى أوضاع الشرع على الحكمة ، فهو على التحقيق كافر بالنبوة ، وانما هو مؤمن بحكم (٤) له طالع مخصوص ، يقتضي طالعه ان يكون متبوعاً ؛ وليس هذا من النبوة في شيء ، بل الايمان بالنبوة :

<sup>(</sup>۱) في (ط، ع): فعلاجه ٠

<sup>(</sup>٢) سقط من (د) ٠

<sup>(</sup>٣) سقط من (د)

<sup>(</sup>٤) في (د، ع) بحكيم ٠

ان يقر بإثبات طور وراء العقل ، تنفتح فيه عين يدرك بها مدركات خاصة ، والعقل معزول عنها ، كعزل البصر عن ادراك الالوان ؛ والسمع عن ادراك الاصوات ، وجميع الحواس عن ادراك المعقولات ، فإن لم يجوز هذا ، فقد اقمنا البرهان على امكانه ، بل على وجوده . وان جوز هذا ، فقد اثبت ، ان هنا اموراً تسمى خواص ، لا يدور تصرف العقل حواليها اصلا، بل يكاد العقل يكذبها ويقضى باستحالتها. فان العروق لفرط برودته . والذي يدعي علم الطبيعة ، يزعم أن (٢) ما يبرد من المركبات ، انما يبرد بعنصري (٣) الماء والتراب فها العنصران الباردان. ومعلوم ان ارطالا من الماء والتراب، لا يبلغ تبريدها في الباطن إلى هذا الحد. فلو اخبر طبيعى بهذا ولم يجربه ، لقال: «هذا محال ؛ والدليل على استحالته ان فيه نارية وهوائية والهوائية والنارية لا تزيدها برودة ؟ فنقدر الكل ماء وترابا ، فلا بوجب هذا الافواط في التبريد ، فإن انضم إليه حاران فبأن لا يوجب ذلك اولى » ويقدر هذا برهاناً! واكثر براهين الفلاسفة في الطبيعيات والالهيات، مبنى على هذا الجنس! فانهم تصوروا الامور على قدر ما وجــدوه

<sup>(</sup>١) الدائق: سندس الدرهم ٠

<sup>(</sup>٢) في (ط) انه ٠

<sup>(</sup>٣) في (ط) : التي يغلب فيها عنصر ٠

وعقلوه، وما لم يألفوه قدروا استحالته، ولو لم تكن الرؤيا الصادقة مألوفة ، وادعى مدع ، انه عند ركود الحواس ، يعلم الغيب ، لانكوه المتصفون (١) بمثل هذه العقول. ولو قيل لواحد : « هل يجوز أن يكون في الدنياشيء ، هو بمقدار حبة بوضع في بلدة ، فأكل تلك البلدة بجملتها ثم يأكل نفسه فلا 'يبقي [شيئا] من البلدة وما فيها ، ولا يبقى هو نفسه؟» لقال : « هذا محال وهو من الخرافات! » وهذه حالة النار، ينكرها من لم يو النار اذا سمعها. واكثر [ إنكار ] عجائب الآخرة هو من هذا القبيل. فنقول للطبيعي. « قسد اضطررت الى ان تقول: في الافون خاصة في التبريد ، ليست على قياس المعقول بالطبيعة . فلم لا يجوز أن يكون في الاوضاع الشرعية من الخواص ، في مداواة القلوب وتصفيتها ، ما لا يدرك بالحكمة العقلية ، بل لا يبصر ذلك الا يعين النبوة ؟ » قــد اعترفوا مجواص هي اعجب من هــذا فما اوردوه في كتبهم ، وهي من الخواص العجيبة المجربة في معالجة الحامل التي عسر علمها الطلق ، بهذا الشكل:

يكتب على خوقتين لم يصبها ماء ، وتنظر اليها الحامل بعينها . وتضعها تحت قدميها ، فيسرع الولد في الحال الى الحروج . وقد اقروا بإمكان ذلك واوردوه في « عجائب الحواص» (٢)و هو شكل فيه تسعة بيوت ، يوقم فيها رقوم

<sup>(</sup>١) في (د، ع) المتصرفون ٠

<sup>(</sup>Y) لم نعثر في فهارس الكتب المعروفة على ذكر لهذا الكتاب ·

مخصوصة ، يكون مجموع ما في جدول واحد خمسة عشر ؟ قرأته في طول الشكل او في مرضه او على التاريب (١) .

| ٤ | ٩ | ۲ | ٥ | ط | ب |
|---|---|---|---|---|---|
| ٣ | ٥ | Y | ج | ۵ | ز |
| ٨ | ١ | ٧ | ح | 1 | و |

فيا ليت شعري! من يصدق بذلك ثم لا يتسبع عقله للتصديق، بأن تقدير صلاة الصبح بركعتين، والظهر بأربع، والمغرب بثلاث، هو لحواص غير معلومة بنظر الحكمة وسببها اختلاف هذه الاوقات. وانما تدرك هذه الحواص بنور النبوة. والعجب انا لو غيرنا العبارة الى عبارة المنجمين لعقلوا اختلاف هذه الاوقات، فنقول: « اليس يختلف الحكم في الطالع، بأن تكون الشمس في وسط الساء، أو في الطالع أو في الطالع مبئن تكون الشمس في وسط الساء، أو في الطالع العلاج (٣) وتفاوت الاعمار والآجال، ولا فرق بين الزوال وبين كون الشمس في وسط الساء، ولا بن المغرب وبين الوال

<sup>(</sup>۱) لم نعثر حتى في امهات معاجم اللغة على شرح لهذه اللفظة مناسب للسياق والظاهر ان الغمالي يقصد بالتأريب قراءة ما في المربع من الزاوية الميمنى العليا الى الزاوية الميسرى السفلى ، او على العكس •

<sup>(</sup>٢) في (د، ع) : الهيلاح ·

كون الشمس في الفارب ؛ فهل لتصديق ذلك سبب » (١) الا ان ذلك يسمعه بعبارة منجم ، لعله جرب كذبه مائة مرة . ولا يزال يعاد تصديقه ، حتى لو قال المنجم [له]: «إذا كانت الشمس في وسط الساء « ونظر إليها الكوكب الفلاني ، والطالع هو البرج الفلاني ؛ فليست ثوباً جديداً في ذلك الوقت قتلت في ذلك الثوب! » فإنه لا يلبس الثوب في ذلك الوقت ، وربما يقاسي فيه البرد الشديد ، وربما سمعه من منجم وقد وربما يقاسي فيه البرد الشديد ، وربما سمعه من منجم وقد عرف (٢) كذبه مرات!

فليت شعري! من يتسع عقله لقبول هذه البدائع ويضطر الى الاعتراف بأنها خواص معرفتها معجزة لبعض الانبياء من كيف ينكو مثل ذلك ، فيا يسمعه من قول نبي صادق مؤيد بالمعجزات، لم يعرف قط بالكذب! (ولم لا يتسع لأمكانه) (٣). فإن انكر فلسفي (٤) امكان هذه الحواص في اعداد الركعات ، ورمي الجمار وعدد اركان الحج ، وسائر تعبدات الشرع ، لم يجد بينها وبين خواص الادوية والنجوم فوقاً الشرع ، لم يجد بينها وبين خواص الادوية والنجوم فوقاً اصلا . فإن قال : « قد جربت شيئاً من النجوم وشيئاً من الطب ، فوجدت بعضه صادقاً ، فانقدح في نفسي تصديقه وسقط من قلبي استبعاده ونفرته ؛ وهذا له اجربه به ، فيا اعلم وجوده وتحقيقه لم ،

(١) في (ط، ع) : فهل لتصديقه سبيل ٠

<sup>(</sup>Y) في (د) : قد جرب ·

<sup>(</sup>٣) سقط من (ط، ع)٠

<sup>(</sup>٤) في (ع): واذا نظر في ٠

وان اقررت بإمكانه ، فأقول : « انك لا تقتصر على تصديق ما جربته بل سمعت اخبار المجربين وقلدتهم ، فاسمع اقوال الأنبياء فقد جربوا وشاهدوا الحق في جميع ما ورد به الشرع، واسلك سبيلهم تدرك بالمشاهدة بعض ذلك . »

على افي اقول . « وان لم تجربه ، فيقضي عقلك بوجوب التصديق والاتباع قطعاً . فإنا لو فرضنا رجلا بلغ وعقل ولم يجرب ( المرض ) ، فمرض ، وله والد مشفق حاذق بالطب ، يسمع دعواه في معرفة الطب منذ عقل ، فعجن له والده دواء ، فقال : « هذا يصلح لمرضك ويشفيك من سقمك . » فهاذا يقتضيه عقله ، وان كان الدواء مراً كريه المذاق ؛ أن يتناول او يكذب ويقول : « أنا ( لا ) اعقل مناسبة هذا الدواء لتحصيل الشفاء ، ولم اجربه ! » فلا شك انكتستحمقه إن فعل ذلك ! وكذلك يستحمقك اهل البصائر في توقفك ! فإن قلت : « فيم اعرف شفقة النبي ( ص ) ومعرفته بهذا الطب ؟ » فأقول : وبم عرفت أحواله وشواهد أعماله في مصادره وموارده علماً ضرورياً لا احواله وشواهد أعماله في مصادره وموارده علماً ضرورياً لا تتارى فه . »

ومن نظر في اقوال الرسول (ص) ، وما ورد مـــن الاخبار في اهتمامه بارشاد الخلق ، وتلطفه في جر (١) الناس بانواع الرفق واللين واللطف ، الى تحسين الاخلاق وإصلاح

 <sup>(</sup>١) في (ع) : في حق ، وفي (د) : سوق ٠

ذات البين ، وبالجملة الى ما يصلح به (١) دينهم ودنياهم ، حصل له علم ضروري ، بان شفقته (ص) على امته اعظم من شفقة الوالد على ولده .

وإذا نظر إلى عجائب (٣) ما ظهر عليه من الافعال ، وإلى عجائب الغيب الذي اخبر عنه في القرآن على لسانه وفي الاخبار ، والى ما ذكره في آخر الزمان ، فظهر ذلك كما ذكره ، علم علماً ضرورياً أنه بلغ الطور الذي وراء العقل ، وانفتحت له العين التي ينكشف منها الغيب الذي لا يدركه إلا الحواص ، والامور التي لا يدركه إلا الحواص ،

فهذا هو منهاج تحصيل العلم الضروري بتصديق النبي (ص). فجرب وتأمل القرآن وطالع الاخبار ، تعف ذلك بالعيان.

وهذا القدر يكفي في تنبيه المتفلسفة ، ذكرناه لشدة الحاجة اليه في هذا الزمان .

واما السبب الوابع ــ وهو ضعف الايمان بسبب سوء سيرة العلماء ــ فيداوى هذا المرض بثلاثة امور:

احدها: ان نقول: « ان العالم الذي تزعم انه يأكل الحرام ومعرفته بتحريم ذلك الحرام كمعرفتك بتحريم الخو [ ولحم الخنزير ] والرباء بل بتحريم الغيبة والكذب والنميمة، وانت تعرف ذلك وتفعله ، لا لعدم ايمانك بأنه معصية، بـــل

<sup>(</sup>١) في (ط، ع): الي ما لا يصلح الايه ٠

<sup>(</sup>٢) في (د) : اعاجيب ٠

لشهوتك الغالبة عليك ؛ فشهوته كشهوتك ، وقد غلبته كما غلبتك ، فعلمه بمسائل وراء هذا يتميز به عنك ، لا يناسب زيادة زجر عن هذا المحظور المعين .

« وكم من مؤمن بالطب لا يصبر عن الفاكهة وعن الماء البارد ، وان زجره الطبيب عنه ! ولا يدل ذلك على انه غير ضار « او على ان الايمان بالطب غير صحيح ، فهذا محمل هفوات العلماء » .

الثاني: ان يقال للعامي: «ينبغي ان تعتقد ان العالم اتخذ علمه ذخراً لنفسه في الآخرة، ويظن ان علمه ينجيه، ويكون شفيعاً له حتى يتساهل معه في أعماله ، لفضيلة علمه. وان جاز ان يكرن زيادة حجة عليه، فهو يجوز ان يكون زيادة درجة له، وهو ممكن. فهو، وان ترك العمل، يدلي بالعلم، واما انت ايها العامي! اذا نظرت اليه وتركت العمل بالعلم وانت عن العلم عاطل، فتهلك بسوء عملك ولا شفيع لك!»

الثالث: وهو الحقيقة ، أن العالم الحقيقي لا يقارن معصية الاعلى سبيل الهفوة ، ولا يكون مصراً على المعاصي أصلا . اذ العلم الحقيقي ما يعرف ان المعصية سم مهلك ، وأن الآخرة خير من الدنيا . ومن عرف ذلك ، لا يبيع الخير بجا هو أدنى [منه] .

وهذا العلم لا يحصل بأنواع العلوم التي يشتغل بها أكثر الناس. فلذلك لا يزيدهم ذلك العلم الا جرأة على معصية الله

تعالى . وأما العلم الحقيقي ، فيزيد صاحبه خشية وخوف آ [ورجاء] ، وذلك بجول بينه وبين المعاصي الا الهفوات التي لا ينفك عنها البشر في الفترات وذلك لا يدل على ضعف الايمان . فالمؤمن مفتن تواب ، وهو بعيد عن الاصرار والاكباب .

هذا ما اردت ان اذكره في ذم الفلسفة والتعليم وآفاتها وآفاتها وآفاتها من انكر عليها ، لا بطريقة .

•

نسال الله العظيم ان يجعلنا بمن آثره واجتباه ، وارشده الى الحق وهداه ، وألهمه ذكره حتى لا ينساه ، وعصمه عن شر نفسه حتى لم يؤثر عليه سواه ، واستخلصه لنفسه حتى لا يعبد الا اياه .

# فهرست الكتاب

# المقدمة

| صفحة |                                 |
|------|---------------------------------|
| ٥    | توطئة عامة                      |
| •    | حياة الغزالي                    |
| 1 &  | فلسفة الغزالي                   |
| ٣+   | تحليل المنقذ من الضلال          |
| 47   | الشك                            |
| ٣٨   | انتقاد الفرق                    |
| ٤٨   | النبوة والاصلاح الديني          |
|      | T ثار الغزالي                   |
| 07   | المطبوعة                        |
| ٥٧   | المخطوطة                        |
| ٥٨   | المفقودة                        |
| ٦٤   | المنحولة                        |
| 77   | اهم المصادر عن الغز الي         |
| ٧١   | طبعات المنقذ من الضلال وتوجماته |
| ٧٣   | ملاحظة                          |

#### المنقذ من الضلال

| صفحة         |                                      |
|--------------|--------------------------------------|
| YY           | توطئة                                |
| ۸۳           | مداخل السفسطة وجحد العلوم            |
| ٨٩           | اصناف الطالبين                       |
| 41           | علم الكلام: مقصوده وحاصله            |
| 9 {          | الفلسفة                              |
| 44           | أصناف الفلاسفة وشمول وصمة الكفو      |
| 47           | كافتهم                               |
| 47           | الدهريون                             |
| 44           | الطبيعنيون                           |
| <b>4</b> 7   | الالهيون                             |
| <b>\ • •</b> | أقسام عاومهم الرياضية                |
| 1 • ٣        | المنطقيات                            |
| 1+0          | الطبيعيات                            |
| 1 + 7        | الالهيات                             |
| 1+9          | السياسيات                            |
| 1 + 9        | الخلقية                              |
| 114          | مذهب التعليم وغائلته                 |
| 14+          | طرق الصوفية                          |
| 1 5 4        | حقيقة النبوة واضطراركافة الخلق اليها |
| 104          | سبب نشر العلم بعد الاعراض عنه        |
|              |                                      |

والا LIOTHECA ALEXANDRINA مكترة الاستخداد الم

#### النصوص الفلسفية التي نشرها

الدكتور جميل صليبا والدكتور كامل عواد

۱ - ابن خلدون ( منتخبات مع مقدمة عن حياة ابن خلدون
 وفلسفته ) مطبعة ابن زيدون دمشق ١٩٣٤ .

٢ ــ المنقذ من الضلال للغزالي ، الطبعة الحامسة ، مطبعـــة
 الجامعه السورية ، دمشق ١٩٥٦ .

٣ – حي بن يقظان لابن طفيل ، من منشورات مكتبالنشر العربي ، مطبعة ابن زيدون دمشق ، الطبعة الاولى ١٩٣٥ .

#### النصوص الفلسفية التي نشرها

#### الدكتور جميل صليبا

ا ــ ابن سينا (منتخبات مع مقدمة عن حياة ابنسيناوفلسفته) من منشورات مكتب النشر العربي ، مطبعة ابن زيدون ، دمشق الطبعة الاولى ١٩٣٧ .

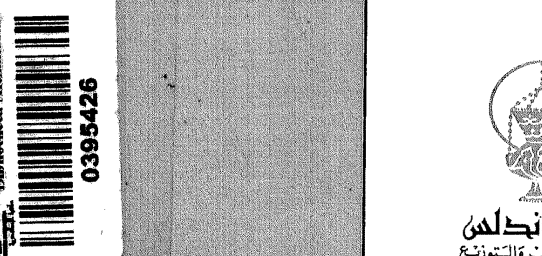
الرسالة الجامعة من مطبوعات المجمع العامي العوبي ،
 دمشتى ، الجزء الثاني ١٩٥١ .

٣ ـ كتاب الحيدة ، لعبد العزيز الكنافي، من مطبوعات المجمع العامي العربي ، دمشق ١٩٦٤ .

### Ulie 10 12 31

وضع الغزالي (المنقذ من الضلال) في أواخر أيامه بعد عزلة دامت عشر سنوات سلك فيها طريق الصوفية، فهو إذن من إنتاج سن النضج، وهذا ظاهر في اعتدال أسلوبه، ووضوح إشارته، وائتلاف معانيه، وتغير ألفاظه.

وفي (المنقل) الذي حققه د. جميل صليبا ود. كامل عياد يصف الغزالي ما قاساه من الاضطراب النفسي عند مقابلة الفرق بعضها ببعض.





To: www.al-mostafa.com